
1 
 

ĐẠI HỌC QUỐC GIA HÀ NỘI 

VIỆN TRẦN NHÂN TÔNG 

PHẬT HỌC ĐẠI CƯƠNG 

TS. Thích Vạn Lợi tổng hợp 

Mục lục 

Bài 1: MƯỜI HAI NHÂN DUYÊN (Thập nhị nhân duyên) ................... 4 

A. Dẫn nhập .......................................................................................... 5 

B. Nội dung ........................................................................................... 5 

I. Ðịnh nghĩa ....................................................................................... 5 

II. Một số hệ luận từ giáo lý Mười hai nhân duyên .......................... 12 

C. Kết luận .......................................................................................... 12 

Bài 2: BỐN CHÂN LÝ (Tứ Diệu Ðế) ................................................... 14 

A. Dẫn nhập ........................................................................................ 14 

B. Nội dung ......................................................................................... 15 

I. Ðịnh nghĩa ..................................................................................... 15 

II. Nội dung Tứ diệu đế .................................................................... 16 

III. Tu tập Bốn chân lý ..................................................................... 22 

C. Kết luận .......................................................................................... 23 

Bài 3: TÁM PHẦN THÁNH ĐẠO - (Bát Chánh Ðạo) ......................... 25 

A. Dẫn nhập ........................................................................................ 25 

B. Nội dung ......................................................................................... 25 

I. Nội dung Bát thánh đạo ................................................................ 25 

II. Liên hệ giữa Bát thánh đạo và Giới, Ðịnh, Tuệ ........................... 29 

III. Tu tập Bát thánh đạo .................................................................. 31 



2 
 

C. Kết luận .......................................................................................... 33 

Bài 4: TAM VÔ LẬU HỌC - (Giới - Ðịnh - Tuệ) ................................ 34 

A. Dẫn nhập ........................................................................................ 34 

B. Nội dung ......................................................................................... 35 

I. Giới vô lậu học .............................................................................. 35 

II. Ðịnh vô lậu học ............................................................................ 39 

III. Tuệ vô lậu học ............................................................................ 41 

C. Kết luận .......................................................................................... 46 

Bài 5: BA DẤU ẤN CỦA CHÁNH PHÁP (Tam pháp ấn) .................. 47 

A. Dẫn nhập ........................................................................................ 47 

B. Nội dung ......................................................................................... 47 

I. Ðịnh nghĩa ..................................................................................... 47 

II. Nội dung Tam pháp ấn ................................................................ 48 

III. Mối liên hệ giữa Tam pháp ấn trong cơ chế tâm lý của người tu tập

 .......................................................................................................... 55 

C. Kết luận .......................................................................................... 57 

Bài 6: BỐN ĐỀ MỤC QUÁN NIỆM (Tứ niệm xứ) .............................. 58 

A. Dẫn nhập ........................................................................................ 58 

B. Nội dung ......................................................................................... 58 

I. Ðịnh nghĩa ..................................................................................... 58 

II. Nội dung Bốn đề mục quán niệm ................................................ 59 

III. Ý nghĩa nhất quán và lợi ích thiết thực khi tu tập Bốn đề mục quán 

niệm .................................................................................................. 68 

C. Kết luận .......................................................................................... 69 

Bài 7: BẢY PHƯƠNG PHÁP ĐI ĐẾN GIÁC NGỘ (Thất giác chi) .... 70 

A. Dẫn nhập ........................................................................................ 70 



3 
 

B. Nội dung ......................................................................................... 70 

I. Ðịnh nghĩa ..................................................................................... 70 

II. Nội dung của Thất giác chi .......................................................... 71 

III. Một số ý niệm khi thực hành pháp giác chi ................................ 75 

C. Kết luận .......................................................................................... 77 

Bài 8: NHÂN QUẢ ................................................................................ 77 

A. Dẫn nhập ........................................................................................ 78 

B. Nội dung ......................................................................................... 78 

I. Ðịnh nghĩa ..................................................................................... 78 

II. Nội dung ...................................................................................... 79 

III. Phân loại nhân quả ..................................................................... 79 

IV. Các phạm trù nhân quả ............................................................... 81 

V. Một số nhận định về giáo lý nhân quả ......................................... 83 

C. Kết luận .......................................................................................... 84 

Bài 9: NGHIỆP (Karma) ........................................................................ 85 

B. Nội dung ......................................................................................... 85 

I. Ðịnh nghĩa ..................................................................................... 85 

II. Nội dung của nghiệp .................................................................... 85 

III. Phân loại nghiệp ......................................................................... 87 

IV. Thái độ tâm lý tiếp thọ nghiệp ................................................... 91 

C. Kết luận .......................................................................................... 92 

Bài 10: LUÂN HỒI ................................................................................ 92 

A. Dẫn nhập ........................................................................................ 92 

B. Nội dung ......................................................................................... 93 

I. Ðịnh nghĩa ..................................................................................... 93 

II. Nội dung ...................................................................................... 93 



4 
 

C. Kết luận .......................................................................................... 99 

Bài 11: NĂM UẨN - (Ngũ uẩn) .......................................................... 100 

A. Dẫn nhập ...................................................................................... 100 

B. Nội dung ....................................................................................... 101 

I. Ðịnh nghĩa ................................................................................... 101 

II. Nội dung năm uẩn ...................................................................... 102 

III. Tu tập quán chiếu năm uẩn ....................................................... 108 

C. Kết luận ........................................................................................ 110 

Bài 12: BỐN ĐẠI, SÁU ĐẠI, MƯỜI HAI XỨ VÀ MƯỜI TÁM GIỚI111 

A. Dẫn nhập ...................................................................................... 111 

B. Nội dung ....................................................................................... 112 

I. Ðịnh nghĩa: Bốn đại, sáu đại, mười hai xứ và mười tám giới ..... 112 

II. Phân tích Bốn đại qua thể chất vật lý của con người ................. 112 

III. Sáu đại và con người toàn diện ................................................ 113 

IV. Mười hai xứ và mười tám giới ................................................. 114 

V. Mối quan hệ giữa 12 nhân duyên, 5 uẩn, 4 đại và 6 đại, 12 xứ và 18 

giới .................................................................................................. 115 

C. Kết luận ........................................................................................ 117 

 

 

Bài 1: MƯỜI HAI NHÂN DUYÊN 

(Thập nhị nhân duyên) 

Thích Tâm Hải 

 



5 
 

A. Dẫn nhập 

Mười hai nhân duyên (Thập nhị nhân duyên) là cách trình bày đặc biệt 

của giáo lý Duyên khởi (Paticcasamuppada)1. Giáo lý này do chính Bồ Tát 

Tất Ðạt Ða (Siddhartha) thể chứng dưới cội bồ đề sau 49 ngày tư duy thiền 

định, từ đó Ngài trở thành một bậc giác ngộ hoàn toàn. 

Mười hai nhân duyên, hay Duyên khởi, là một giáo lý rất đặc thù, là 

điểm xác định sự khác biệt giữa Phật giáo với các tôn giáo khác. Nó là cốt 

lõi của nhân sinh quan Phật giáo, được đề cập nhất quán trong tất cả các kinh 

điển. Nhận thức rõ về giáo lý Mười hai nhân duyên sẽ giúp người học Phật 

hiểu cặn kẽ hơn về các vấn đề khác như nghiệp, luân hồi, tái sinh, nhân quả... 

đồng thời gợi mở một hướng sống tích cực cho mỗi cá nhân trong hiện tại. 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 

1. Thế nào là nhân duyên? 

Nhân là yếu tố quyết định, điều kiện chính làm sinh khởi, có mặt của 

một hiện hữu. Duyên là điều kiện hỗ trợ, tác động làm cho nhân sinh khởi.  

“Nhân duyên” trong “Mười hai nhân duyên” bao hàm ý nghĩa “nhân 

duyên khởi”: Sự nương tựa vào nhau mà sinh khởi, sự tùy thuộc phát sinh, 

nói chính xác là “do cái này có mặt, cái kia có mặt; do cái này không có mặt, 

cái kia không có mặt; do cái này sinh, cái kia sinh; do cái này diệt, cái kia 

diệt”. 

 

2. Mười hai nhân duyên là gì? 

Trong Kinh Tương Ưng Bộ II (Samyutta Nikàya), Ðức Phật đã thuyết 

minh về Mười hai nhân duyên (Duyên khởi) như sau: “Do vô minh, có hành 

sinh; do hành, có thức sinh; do thức, có danh sắc sinh; do danh sắc, có lục 

                                                             
1 Còn gọi là Duyên sinh, Y tha khởi: sự nương tựa vào các yếu tố khác mà sinh khởi, hình thành, hiện hữu; tùy thuộc phát 

sinh. 



6 
 

nhập sinh; do lục nhập, có xúc sinh; do xúc, có ái sinh; do ái, có thủ sinh; do 

thủ, có hữu sinh; do hữu, có sinh sinh; do sinh sinh, có lão tử, sầu, bi, khổ, 

ưu, não sinh, hay toàn bộ khổ uẩn sinh. Ðây gọi là Duyên khởi”. 

“Do đoạn diệt1 tham ái, vô minh một cách hoàn toàn, hành diệt; do 

hành diệt nên thức diệt; do thức diệt nên danh sắc diệt…; do sinh diệt nên 

lão tử, sầu, bi, khổ, ưu, não diệt. Như vậy là toàn bộ khổ uẩn đoạn diệt. Này 

các Tỳ kheo, như vậy gọi là đoạn diệt” (tr.1-2). 

Mười hai nhân duyên được Ðức Phật định nghĩa gồm hai chiều hướng: 

chiều hướng sinh khởi (còn gọi là lưu chuyển: do vô minh, hành sinh...) và 

chiều hướng đoạn diệt (còn gọi là hoàn diệt: do đoạn diệt tham ái, vô minh 

một cách hoàn toàn nên hành diệt...). Khi Mười hai nhân duyên được thành 

lập (tập khởi), nghĩa là năm uẩn2 tập khởi, và đây là chiều hướng của khổ 

đau, luân hồi. Khi mười hai mắt xích này bị phá vỡ (đoạn diệt) thì cấu trúc 

năm uẩn cũng tan rã, và đây là con đường của an lạc, giải thoát. Năm uẩn 

chính là cấu trúc của con người và cuộc đời. Sự hiện hữu của con người tự 

nó nói lên mười hai nhân duyên đang vận hành theo chiều tập khởi. 

Theo cách trình bày trên, vô minh được xem như là căn nguyên, nguồn 

cội, cốt lõi của mười hai nhân duyên. Tuy nhiên, không nên hiểu nhầm vô 

minh là nguyên nhân đầu tiên của chuỗi liên kết đó. Bởi Ðức Phật dạy, vô 

minh cũng do nhân duyên sinh, là duyên khởi. Khi có nhân duyên (tích cực) 

thì vô minh cũng sẽ chuyển hóa thành trí, tuệ; đây là ý nghĩa “vô minh diệt, 

minh sinh”. 

Cũng cần lưu ý một chút về số mục (12 chi phần) của dạng thức Duyên 

khởi này. Ðịnh nghĩa được nêu trên trích từ Kinh Trung Bộ II, là cách trình 

bày tiêu biểu nhất, gồm đầy đủ cả 12 chi phần. Trong một số bản kinh khác, 

như Kinh Ðại Duyên (Kinh Trường Bộ III), Kinh Ðại Bổn Duyên (Trường A 

Hàm I)... Ðức Phật trình bày chỉ gồm 5, 8, 10, 11 và đầy đủ nhất là 12 chi 

phần. Vấn đề này được các nhà nghiên cứu Phật học có thẩm quyền phân 

tích rất tỉ mỉ, và tất cả đều thống nhất số mục 12 chi phần được xác định qua 

                                                             
1 Diệt trừ, xả bỏ, chuyển hóa (Pàli: Uccheda). 
2 Hình thể (sắc), cảm thọ (thọ), ấn tượng của tri giác (tưởng), ý chí tạo tác (hành) và tri giác hiện hữu (thức). 



7 
 

nội dung thiền quán của Ðức Phật dưới cội bồ đề. Ðây là dạng thức chính 

xác, đầy đủ và phù hợp nhất với tư duy của con người. Sự sai khác về số 

mục các chi phần chỉ là thể hiện phương pháp giáo hóa linh động của Ðức 

Phật. Ngài tùy thuộc vào trình độ của người nghe mà nói vắn tắt hoặc đầy đủ. 

Ðiều này sẽ được làm sáng tỏ ở phần nói về sự vận hành của mười hai nhân 

duyên. 

Ðối tượng nghe giáo lý Mười hai nhân duyên là con người, vì nặng về 

tâm luyến ái và chấp thủ, nên Ðức Phật luôn nhấn mạnh đến các chi phần 

này, đặc biệt là trong chiều hướng, con đường đoạn diệt - giải thoát. Khi ái 

(hay bất luận là chi phần nào) sinh khởi, lập tức cấu trúc 12 nhân duyên hình 

thành; và ngược lại; khi chi phần ái hay thủ (hoặc một chi phần bất kỳ) đoạn 

diệt, lập tức chuỗi mắt xích 12 nhân duyên tan rã. Ðây cũng là ý nghĩa, mà 

trong Luận Ðại Tỳ Bà Sa ghi rằng, nói Duyên khởi có một chi phần cũng 

được, hai, ba... cho đến 12 chi phần cũng được. 

3. Ý nghĩa của mười hai chi phần nhân duyên 

3.1. Vô minh (Avijjà): sự mê mờ, cuồng si của tâm thức; hay nói cách 

khác là sự không hiểu biết như thật về hiện hữu là duyên sinh, vô thường và 

không có một tự thể độc lập, bất biến. 

3.2. Hành (Sankhàra): động lực, ý chí hành động tạo tác (ý hành) của 

thân, miệng và ý. 

3.3. Thức (Vinnana): tri giác của con người về thế giới thông qua các 

cơ quan chức năng như mắt (nhãn thức), tai (nhĩ thức), mũi (tỷ thức), lưỡi 

(thiệt thức), thân (thân thức) và ý (ý thức). 

3.4. Danh sắc (Nàmarùpa): sắc là phần vật lý và sinh lý, danh là phần 

tâm lý. Với con người, sắc là cơ thể vật chất, các giác quan và chức năng của 

chúng; danh là các tâm phụ thuộc (tâm sở), như xúc, tác ý, thọ, tưởng và tư. 

3.5. Lục nhập (Chabbithàna): có nơi gọi là sáu xứ, là sự tương tác giữa 

sáu căn (6 nội xứ: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý) và đối tượng của chúng là 



8 
 

sáu trần (6 ngoại xứ: hình thể, âm thanh, hương vị, mùi vị, xúc chạm và ý 

tưởng - pháp). 

3.6. Xúc (Phassa): sự gặp gỡ, tiếp xúc, giao thoa giữa các căn (chủ thể) 

và trần (đối tượng). Nói rõ hơn, xúc chính là sự tiếp xúc giữa con người và 

thế giới thông qua 6 cơ quan tri giác. Lưu ý là, khi có thức phát sinh do mắt 

tiếp xúc với hình thể (sắc trần), thì sự nhận biết đó mới gọi là nhãn thức... 

Vậy, xúc là sự gặp gỡ, giao thoa giữa căn, trần và thức. 

3.7. Thọ (Vedanà): sự cảm thọ. Nói khác đi là các phản ứng tâm lý 

phát sinh khi mắt tiếp xúc với hình thể, tai tiếp xúc với âm thanh... ý tiếp xúc 

với ý tưởng (pháp). 

Cảm thọ có ba loại: cảm thọ dễ chịu (lạc thọ), cảm thọ khó chịu (khổ thọ) và 

cảm thọ trung tính (phi khổ phi lạc). Ðây là chất liệu mà con người thường 

lấy để xây dựng những giá trị gọi tên là hạnh phúc và khổ đau, bất hạnh. 

Thực ra, chúng là do duyên sinh, luôn thay đổi, không hề có một tự tính cố 

định. 

3.8.Ái (Tanhà): gọi đủ là ái dục hay khát ái, là sự vướng mắc, yêu thích, 

tham luyến; gồm có dục ái, sắc ái và vô sắc ái. 

3.9. Thủ (Upadàna): gọi đủ là chấp thủ, là sự kẹt vào, bám víu, đeo 

chặt của tâm thức vào một đối tượng. 

3.10. Hữu (Bhava): tiến trình tương duyên để hình thành, gồm dục hữu, 

sắc hữu và vô sắc hữu. 

3.11. Sinh (Jati): sự ra đời, tạo nên, xuất hiện. Sinh ở đây không phải là 

sự sinh ra em bé, mà là sự thành tựu các bộ phận cấu thành (năm uẩn), thành 

tựu các xứ (các cơ quan tri giác và chức năng của chúng). 

3.12. Lão tử (Jaramrana): sự suy nhược, tàn lụi, tuổi thọ lớn, tan rã, 

tiêu mất, tử vong. Với sinh mạng con người, lão tử được biểu hiện dưới các 

hiện tượng: răng long, tóc bạc, da nhăn, các cơ quan tri giác suy yếu và chết. 

4. Sự vận hành của mười hai nhân duyên 



9 
 

Thông qua ý nghĩa của các chi phần mười hai nhân duyên, đặc biệt là 

chi phần lục nhập, một lần nữa khẳng định rằng, dạng thức duyên khởi này 

là giáo lý nói về con người, bởi vì chỉ ở con người mới có đầy đủ 6 cơ quan 

tri giác. Do vậy, khi nói về sự vận hành của mười hai nhân duyên cũng chính 

là nói về sự vận hành của con người. 

Vì không nhận biết hiện hữu (con người và thế giới) là do nhân duyên 

hòa hợp mà sinh khởi, luôn biến dịch và không có một tự thể thường hằng, 

nên con người ảo tưởng về một tự ngã: đây là cái tôi và đây là cái của tôi (vô 

minh). Chính ảo tưởng và sự bất giác này quấy động tâm thức, làm sinh khởi 

lòng tham ái, chấp thủ... Và đó là động cơ cho các hành động của thân, khẩu 

và ý (hành). Mỗi khi ý niệm về một tự ngã sinh khởi thì thức có mặt. Sự hiện 

hữu của thức, tất yếu đòi hỏi sự có mặt của chủ thể nhận thức và đối tượng 

nhận thức (danh sắc, lục nhập). Khi căn, trần và thức gặp gỡ nhau (lục nhập), 

thì xúc sinh khởi. Cảm thọ (thọ) có mặt ngay khi căn, trần và thức giao thoa 

nhau; cảm thọ sẽ tuôn chảy như một dòng thác mà không một năng lượng 

nào có thể ngăn cản được, vì bản chất của cảm thọ là thế. Thọ bao gồm 

những phản ứng tâm lý trước đối tượng như là buồn, vui, yêu, ghét, trung 

tính... Cảm thọ dễ chịu sẽ làm phát sinh luyến ái (ái). Trong ái đã bao hàm 

chấp thủ và nó được biểu hiện dưới nhiều hình thức tương ứng với các cảnh 

giới của tâm thức (hữu). Hữu tạo ra sinh, và một khi đã có sinh, thì tiến trình 

suy yếu, tan rã, mất đi sẽ vận hành như một hệ quả đương nhiên: nghĩa là lão 

tử, sầu, bi, khổ, ưu, não; hay khổ đau có mặt. Ðó là sự vận hành của mười 

hai nhân duyên theo chiều sinh khởi (lưu chuyển) - chiều vận hành này có 

động lực là vô minh, tham ái và chấp thủ. Nói khác đi, đây là con đường của 

khổ đau, luân hồi được dẫn dắt và chi phối bởi vô minh. 

Trong phần thuyết minh về mười hai nhân duyên, Ðức Phật không chỉ 

nêu lên con đường tập khởi, như đã phân tích ở trên, mà Ngài đã chỉ ra 

nguyên nhân tập khởi và con đường đoạn tận (hoàn diệt). Mỗi khi đoạn diệt 

bất kỳ một chi phần nào trong chuỗi 12 mắt xích (nhân duyên), thì lập tức nó 

tự tan rã. Tuy nhiên, với con người, tham ái và chấp thủ là nặng nề nhất; nên 



10 
 

đoạn tận tham ái hoặc chấp thủ thì vòng xích mười hai nhân duyên không 

còn lý do để hiện hữu. Ðó là ý nghĩa của lời Phật dạy: “Ái diệt tức Niết bàn”. 

Sự vận hành của mười hai nhân duyên không chỉ đơn giản là tiến trình 

hình thành một sinh mạng (từ ý niệm tối sơ về hiện hữu đến hơi thở cuối 

cùng), mà sự vận hành của nó (chiều thành lập - lưu chuyển) nói lên căn 

nguyên có mặt của con người (và cuộc đời); nó không bị giới hạn bởi thời 

gian và không gian. Bao giờ tham ái, chấp thủ hoặc vô minh chưa được đoạn 

tận thì con người vẫn bị chi phối bởi sự vận hành của mười hai nhân duyên - 

nghĩa là vẫn luẩn quẩn trong luân hồi, khổ đau bất tận; khi mười hai nhân 

duyên đoạn diệt, đồng nghĩa với toàn bộ khổ uẩn đoạn diệt. 

5. Một số cách giải thích về mười hai nhân duyên 

Mười hai nhân duyên, hay Duyên khởi, là nguyên lý của mọi hiện hữu. 

Nó là sự thật nên không bị giới hạn trong không gian và thời gian. Ðức Phật 

khẳng định rằng: “Duyên sinh là thực tính của mọi hiện hữu, sự thật này 

không thay đổi dù Như Lai có xuất hiện hay không xuất hiện”. Một hiện hữu 

dù nhỏ như hạt nhân của nguyên tử đến to lớn như vũ trụ cũng không nằm 

ngoài nguyên lý này. Với đặc tính đó, giáo lý Mười hai nhân duyên có thể 

dùng để soi sáng nhiều vấn đề khác trong cuộc đời như luân hồi, nhân quả... 

tùy thuộc theo góc độ quan sát của người giải thích. Ở đây chỉ giới thiệu bốn 

cách giải thích phổ biến. 

5.1. Dạng thức tổng quát 

“Do cái này có mặt, cái kia có mặt; do cái này không có mặt, cái kia 

không có mặt; do cái này sinh, cái kia sinh; do cái này diệt, cái kia diệt” 

(Kinh Tiểu Bộ, tr.291). Dạng thức này là cách trình bày khái quát, tóm tắt và 

đơn giản nhất do chính Ðức Phật nói. Nó được xem như là một nguyên lý 

cho mọi hiện hữu trong thế giới hiện tượng. Nói chính xác hơn, nếu mười hai 

nhân duyên là dạng thức duyên khởi riêng về con người, thì dạng thức tổng 

quát nói về bản chất của thế giới hiện tượng, đặc biệt là thế giới không có 

tình thức (khí thế giới). 

5.2. Ba đời hai tầng nhân quả (Tam thế lưỡng trùng nhân quả) 



11 
 

Ba đời là quá khứ, hiện tại và tương lai (vị lai). Theo cách giải thích 

này, vô minh và hành thuộc về quá khứ; hiện tại gồm có các chi phần từ thức 

đến hữu; sinh và lão tử thuộc về vị lai. Mặt khác, thức, danh sắc, lục nhập 

được xem là quả hiện tại của nhân quá khứ là vô minh và hành, đây là tầng 

nhân quả thứ nhất. Các chi phần thọ, ái, thủ và hữu là nhân hiện tại cho quả 

vị lai là sinh và lão tử; đây là lớp nhân quả thứ hai. Sự phối hợp giữa hai lớp 

nhân quả này với các duyên tạo nên một mối quan hệ có vẻ chặt chẽ, tương 

tục của dòng chảy thời gian: quá khứ - hiện tại - vị lai. Qua cách giải thích 

này, ý đồ dùng giáo lý Mười hai nhân duyên để giải thích luân hồi đã thể 

hiện rõ. Tuy nhiên, cách phân chia như trên sẽ dễ đưa đến một ngộ nhận, như 

là vô minh và hành chỉ có ở quá khứ; 8 chi phần tiếp theo chỉ có ở hiện tại; 

sinh và lão tử thì thuộc về tương lai! Thực ra, trong hiện tại (và ngay trong 

mỗi chi phần) đã có mặt vô minh. Khi một chi phần hiện hữu thì lập tức có 

sự hiện hữu của 11 chi phần còn lại. Nếu một chi phần bất kỳ vắng mặt thì 

mối liên kết 12 chi phần nhân duyên tự sụp đổ. Như đã phân tích, mười hai 

nhân duyên là một dòng tương tục, chằng chịt, không hề lệ thuộc vào thời 

gian (quá khứ, hiện tại hay tương lai). Cách giải thích này vô tình làm đơn 

giản hóa giáo lý Mười hai nhân duyên - một giáo lý vốn được xem là rất 

thâm áo và tinh tế. 

5.3. Nhân quả đồng thời 

Khi nói “Do vô minh, hành sinh...”, không nên hiểu là hành do vô 

minh sinh ra. Giữa vô minh và hành... là mối quan hệ nhân quả tuyến tính, 

đơn phương; nghĩa là các chi phần trong mười hai nhân duyên hiện hữu tùy 

thuộc vào yếu tố thời gian (trước - sau). Cách giải thích này nói rằng, ngay 

trong một sát na1 đã có sự hiện hữu đầy đủ của cả 12 chi phần. Khi ý niệm 

lệch lạc về một cái tôi và cái của tôi (tự ngã) có mặt, lập tức có mặt chuỗi 

nhân quả tương tục: ý chí tạo tác (hành), tri giác phân biệt và chấp thủ 

(thức)... đến lão tử, sầu, bi, khổ, ưu, não. Mỗi một chi phần vừa là quả vừa là 

nhân cho các chi phần khác, chúng nuôi dưỡng lẫn nhau. 

5.4. Sự hiện hữu của một đời sống con người (mạng căn) 

                                                             
1 Khoảng thời gian rất ngắn giữa hai biến cố, nhỏ hơn rất nhiều so với đơn vị thời gian là giây (Pàli: khana). 



12 
 

Một trong 3 yếu tố quyết định để hình thành một thai nhi là có sự hiện 

hữu nghiệp thức đi đầu thai. Nghiệp thức này là kết quả của vô minh và hành 

trong quá khứ. Giai đoạn tượng thai chính là thời điểm danh sắc có mặt. Lục 

nhập là giai đoạn thai nhi hình thành đầy đủ các căn. Giai đoạn trẻ bú mớm 

là giai đoạn của xúc. Trẻ từ 3 - 5 tuổi là lúc thọ hình thành. Từ đây trở về 

trước, theo lối giải thích này, là biểu hiện của nghiệp quá khứ, trẻ chưa tác ý 

thiện ác để tạo nên nghiệp hiện tại. Khi trẻ biết vui, buồn, ưa, ghét... là lúc ái, 

thủ, hữu hình thành và chính đây mới là giai đoạn mà trẻ tạo nghiệp để đưa 

đến hình thành một thân mạng mới ở tương lai (sinh, lão tử). 

II. Một số hệ luận từ giáo lý Mười hai nhân duyên 

Con người (và cuộc đời) là hiện hữu của cấu trúc mười hai nhân duyên, 

nên không hề có một tự ngã độc lập và thường hằng. Con người chính là chủ 

nhân của cuộc đời mình, bởi giáo lý Mười hai nhân duyên cho thấy sự thật: 

“Không thể tìm ra một đấng sáng tạo, một Brahman, hay một vị nào khác, 

làm chủ vòng luân chuyển của đời sống; chỉ có những hiện tượng diễn tiến, 

tùy thuộc vào những điều kiện”1. 

Con người và cuộc đời là vô ngã, không có một tự tính thường hằng 

(vô thường), nên bên trong mỗi người luôn tiềm ẩn một khả năng giác ngộ, 

và cuộc đời luôn có cơ hội để xây dựng trở nên tốt đẹp. 

Khi một chi phần trong mười hai nhân duyên vận hành, nghĩa là 11 chi 

phần còn lại cũng vận hành. Ðiều này nói lên sự dung thông giữa cái “một” 

và cái “tất cả”, vượt ra ngoài khái niệm không gian, thời gian. Từ đó có thể 

khẳng định có sự hiện hữu của các loại thần thông. 

C. Kết luận 

Mười hai nhân duyên là giáo lý về con người và nói cho đối tượng 

nghe là con người. Vì con người bị vướng nặng vào vô minh, ái và chấp thủ 

nên Ðức Phật đặc biệt nhấn mạnh đến các chi phần này khi hướng dẫn con 

người tu tập vì mục đích giải thoát, giác ngộ. 

                                                             
1 Luận Thanh Tịnh Đạo (Visuddhimagga). 



13 
 

Mười hai nhân duyên, hay Duyên khởi, không phải là một giáo lý dùng 

để đối trị chấp ngã hay nhằm giải thích thế giới; mà đây là sự thật và là một 

pháp tu tập nhằm giải thoát thiết thực cho con người. Do vậy, giáo lý này là 

căn bản của chánh kiến (thứ nhất trong Bát chánh đạo). Nói khác đi, chánh 

kiến là cái nhìn toàn diện, như thật về các pháp là do duyên sinh. 

Vô ngã hay giải thoát, Niết bàn không phải là một trạng thái trống trơn, 

mà là sự trống rỗng ý niệm về một tự ngã thường hằng. Nói cách khác, đó là 

trạng thái không có mặt vô minh, tham ái và chấp thủ. 

Mọi giá trị trong cuộc đời đều mang tính tương đối, bởi cuộc sống là 

duyên sinh, luôn trôi chảy và không thể nắm bắt. 

Hiện hữu hay cuộc sống là hiện hữu của các mối tương quan đa 

phương giữa con người với con người, giữa con người với môi trường xã hội, 

môi trường tự nhiên... Khi một cá nhân sống tốt là đang góp phần xây dựng 

một xã hội tốt đẹp, và ngược lại. Mỗi người phải có trách nhiệm với cộng 

đồng, bởi xây dựng cộng đồng chính là đang bảo vệ cá nhân mình. 

Mười hai nhân duyên, hay giáo lý Duyên khởi nói chung, là một giáo 

lý vô cùng tinh tế và khó hiểu, bởi con người vốn đã quen với nếp tư duy 

hữu ngã từ vô thủy. Muốn có một nhận thức đúng về giáo lý này, đòi hỏi 

phải có sự quán sát và tư duy thường xuyên về nó. Suy tư và thực tập giáo lý 

Mười hai nhân duyên (theo chiều đoạn diệt), chắc chắn rằng sẽ từng bước 

mang đến cho hành giả một cuộc sống độ lượng, vị tha, giải thoát và an lạc 

trong hiện tại. Bởi như lời Phật dạy: “Ai thấy duyên khởi là thấy pháp, ai 

thấy pháp là thấy Phật (Ta)”. Thấy Phật là thấy được thực tại tối hậu, vượt ra 

ngoài mọi ràng buộc của thế giới ngã tính - bị giới hạn bởi vô minh, tham ái 

và chấp thủ này.  

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Ðịnh nghĩa về các chi phần trong mười hai nhân duyên. 

2) Trình bày mối liên hệ và sự vận hành của các chi phần nhân duyên 

đối với đời sống của con người. 



14 
 

3) Từ giáo lý Mười hai nhân duyên, bạn có suy tư gì về đời sống tu tập 

của cá nhân? 

 

 

 

 

Bài 2: BỐN CHÂN LÝ (Tứ Diệu Ðế) 

Thích Viên Giác 

 

A. Dẫn nhập 

Một hôm, Ðức Phật đang ở tại Kosambi trong rừng cây simsàpa, Ngài 

nhặt một ít lá simsàpa đưa lên hỏi: “Này các Tỳ kheo, các ông nghĩ thế nào? 

Lá simsàpa ở trong tay ta nhiều hay là ở trong rừng simsàpa nhiều?”. 

“Bạch Ðức Thế Tôn, lá trong tay Thế Tôn quá ít, còn lá trong rừng 

simsàpa thì quá nhiều”. Phật dạy: “Cũng vậy, này các Tỳ kheo, điều ta biết 

thì quá nhiều, nhưng những gì ta dạy cho các ông thì rất ít; nhưng đó là 

những gì cần thiết và căn bản cho sự giải thoát. Những gì ta đã dạy cho các 

ông? Chính là “Ðây là Khổ”, “Ðây là Khổ tập”, “Ðây là Khổ diệt”, “Ðây là 

con đường đưa đến Khổ diệt” (Tương Ưng V). 

Giáo lý Tứ đế là nền tảng của hệ thống giáo lý đạo Phật. Ngay sau khi 

Ðức Phật thành đạo, Ngài đến vườn Nai thuyết pháp cho năm anh em Kiều 

Trần Như, những bạn tu khổ hạnh với Ngài trước đây; nội dung bài thuyết 

giáo đầu tiên ấy là Tứ diệu đế. Từ đó, xuyên suốt hành trình hoằng hóa của 

Ngài, giáo lý Tứ diệu đế được triển khai, mở rộng. Ðức Phật nhiều lần xác 

định về tầm quan trọng và siêu việt của giáo lý Tứ đế, Ngài dạy: “Những bậc 

A La Hán chánh đẳng giác ở trong quá khứ, ở trong tương lai hay hiện tại, 



15 
 

được coi là vị Chánh đẳng giác đúng nghĩa là Chánh đẳng giác về Bốn thánh 

đế” (Tương Ưng V). 

   

Mục đích của đạo Phật là giải thoát mọi đau khổ, vì vậy các pháp môn 

được thiết lập, mọi nỗ lực tu tập đều hướng về mục tiêu ấy. Giáo lý Tứ diệu 

đế được coi là thiện pháp tối thắng. Ngài Xá Lợi Phất nhận định: “Ví như tất 

cả dấu chân của mọi loài động vật đều bị nhiếp trong dấu chân voi, vì dấu 

chân này lớn nhất trong tất cả dấu chân. Cũng vậy, chư hiền giả, tất cả các 

thiện pháp đều tập trung trong Tứ thánh đế” (Kinh Trung Bộ I). Ðức Phật 

cũng dạy: “Này các Tỳ kheo, nếu có ai nói rằng không cần xây dựng tầng 

dưới của ngôi nhà, tôi sẽ xây tầng trên của ngôi nhà, sự kiện này không thể 

xảy ra. Cũng vậy, nếu có ai nói rằng không cần giác ngộ Tứ thánh đế, ta sẽ 

đoạn diệt khổ đau, sự kiện này không thể xảy ra” (Tương Ưng V). 

Cho đến lúc sắp nhập Niết bàn dưới cây sa la song thọ, một lần cuối, 

Ngài nhắc lại giáo lý Tứ đế: “Các thầy Tỳ kheo, đối với bốn chân lý, các 

thầy còn hoài nghi chỗ nào thì có thể chất vấn tức khắc, không nên giữ sự 

hoài nghi mà không cầu giải đáp” (Kinh Di Giáo, Trí Quang dịch). 

Như vậy, tầm quan trọng của giáo lý Tứ diệu đế đã được xác định bởi 

chính Ðức Phật và những đệ tử xuất sắc của Ngài. Trải qua hơn 2.500 năm, 

giáo lý Tứ diệu đế vẫn được tất cả các bộ phái Phật giáo, Nguyên thủy hay 

Ðại thừa, xiển dương và hành trì. 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 

Tứ diệu đế là Hán dịch từ chữ Phạn Catvary Aryasatyani. Arya là Diệu, 

cao quý, mầu nhiệm; Satya là Ðế, là sự thật, là chân lý. Tứ diệu đế còn được 

gọi là Tứ chân đế, Tứ thánh đế, Bốn chân lý mầu nhiệm. 

Khổ đế (Dukkha): là thực trạng đau khổ của con người. 



16 
 

Tập đế (Samudaya): là nguồn gốc hay nguyên nhân dẫn đến thực trạng 

đau khổ. 

Diệt đế (Nirodha): là sự kết thúc hay sự chấm dứt khổ đau. 

Ðạo đế (Magga): là con đường hay phương pháp thực hành dẫn đến 

chấm dứt khổ đau. 

Giáo lý Tứ diệu đế được nói đến trong các kinh: Ðế phân biệt tâm kinh 

(Trung Bộ III), Kinh Phân Biệt Thánh Đế (Trung A Hàm), Kinh Chuyển 

Pháp Luân (Tương Ưng & Tạp A Hàm), và rải rác trong kinh tạng Pàli cũng 

như Hán tạng. 

II. Nội dung Tứ diệu đế 

1. Khổ đế (Dukkha): Khổ đau là một thực trạng mà con người cảm 

nhận từ lúc lọt lòng mẹ cho đến khi nhắm mắt xuôi tay, không ai phủ nhận 

điều ấy. Con người luôn có xu hướng vượt thoát khổ đau, tìm kiếm hạnh 

phúc, nhưng vì không hiểu rõ bản chất của khổ đau nên không tìm được lối 

thoát thực sự; đôi khi ngược lại, càng tìm kiếm hạnh phúc càng vướng vào 

khổ đau. 

Khổ đế là một chân lý, một sự thực về bản chất cái khổ. Ðức Phật dạy: 

“Này các Tỳ kheo, sanh là khổ, già là khổ, bệnh là khổ, chết là khổ, thương 

yêu mà biệt ly là khổ, mong cầu mà không được là khổ. Tóm lại, chấp thủ 

năm uẩn là khổ” (Tương Ưng V). Như vậy, khổ có thể chia làm 3 phương 

diện như sau: 

1.1. Về phương diện sinh lý: Khổ là một cảm giác khó chịu, bức xúc, 

đau đớn. Khi ta bị một gai nhọn đâm buốt bàn chân hay một hạt cát vào 

trong mắt khó chịu..., đây là sự bức bách đau đớn của thể xác. Sự đau đớn 

của thể xác rất lớn, như Lão Tử nói: “Ngô hữu đại hoạn do ngô hữu thân” 

(Có thân nên có khổ). Con người sinh ra đã vất vả khốn đốn; lớn lên già yếu, 

bệnh tật khốn khổ vô cùng; và cuối cùng, cái chết: sự tan rã cuối cùng của 

thể xác đem đến khổ thọ lớn lao. 



17 
 

1.2. Về phương diện tâm lý: Là sự khổ đau do không toại ý, không vừa 

lòng v.v. Sự không vừa ý sẽ tạo nên nỗi đau đớn về tâm lý. Những mất mát, 

thua thiệt trong cuộc đời làm mình khổ. Người mình thương muốn gần mà 

không được, người mình ghét mà cứ gặp gỡ hoài, mình muốn tiền tài, danh 

vọng, địa vị nhưng nó cứ vụt qua ngoài tầm tay của mình. Cuộc đời như 

muốn trêu ngươi, những ước mơ không toại ý, lòng mình luôn trống trải, bức 

bách v.v. Ðây là nỗi khổ thuộc về tâm lý. 

1.3. Khổ là sự chấp thủ năm uẩn (Upadana-skandhas): Cái khổ thứ ba 

này bao hàm hai cái khổ trên, như trong kinh đã dạy: “Chấp thủ năm uẩn là 

khổ”. 

Năm uẩn là 5 yếu tố nương tựa vào nhau để tạo thành con người, gồm 

có thân thể vật lý và cấu trúc tâm lý như: cảm giác, niệm tưởng, hành và 

thức (sắc, thọ, tưởng, hành, thức). Nói một cách tổng quát, khi ta bám víu 

vào 5 yếu tố trên, coi đó là ta, là của ta, là tự ngã của ta, thì sự khổ đau có 

mặt. Ý niệm về “thân thể tôi”, “tình cảm tôi”, “tư tưởng tôi”, “tâm tư tôi”, 

“nhận thức của tôi”… hình thành một cái tôi ham muốn, vị kỷ; từ đó, mọi 

khổ đau phát sinh. Mọi khổ đau, lo lắng, sợ hãi, thất vọng, điên cuồng đều 

gắn liền với ý niệm về “cái tôi” ấy. 

Tóm lại, cái khổ về mặt hiện tượng là cảm giác khổ về thân, sự bức xúc 

của hoàn cảnh, sự không toại nguyện của tâm lý. Về mặt bản chất, khổ đau 

là do sự chấp thủ, ngã hóa năm uẩn. 

2. Tập đế (Samudaya): Tập là tích tập, các phiền não tụ hội tạo thành 

năng lực đưa đến khổ đau; đây là nguyên nhân, là nguồn gốc của các khổ. 

Khi nhận thức được bản chất của khổ một cách rõ ràng, ta mới có thể đi vào 

con đường đoạn tận khổ đau (Ðạo đế). 

Cuộc đời là khổ đau hay không khổ? Câu trả lời là tùy thuộc vào thái 

độ tâm lý, cảm thọ và nhận thức của mỗi người; nguyên nhân của khổ có 

nguồn gốc sâu xa trong tâm tưởng của con người. Phật giáo cũng nhìn thấy 

các nguyên nhân của đau khổ; có cái phát sinh từ vật chất hay hoàn cảnh xã 

hội, nhưng nguyên nhân thật sự vẫn là tâm thức. 



18 
 

Nguyên nhân của khổ thường được các kinh đề cập chính là tham ái, 

do tham ái mà chấp thủ, bám víu vào các đối tượng của tham ái. Sự khao 

khát về dục lạc sẽ dẫn đến khổ đau, bởi vì lòng khao khát ấy không bao giờ 

thỏa mãn. 

Nguyên nhân sâu hơn và căn bản hơn chính là vô minh, tức là si mê 

không thấy rõ bản chất của sự vật hiện tượng đều nương vào nhau mà sinh 

khởi, đều vô thường và chuyển biến, không có cái chủ thể, cái bền vững độc 

lập ở trong chúng. Do không thấy rõ nên sinh tâm tham muốn, ôm giữ lấy 

các đối tượng lạc thú. Do không thấy rõ mới lầm tưởng rằng “cái tôi” là quan 

trọng nhất, là cái có thực cần phải bám víu, củng cố và thỏa mãn nhu cầu của 

nó. Nói cách khác, do vô minh mà có chấp thủ “cái tôi” và “cái của tôi” như 

thân tôi, tình cảm tôi, tư tưởng tôi, người yêu của tôi, tài sản của tôi, sự 

nghiệp của tôi... Do những chấp thủ ấy mà có những nỗi thống khổ của cuộc 

đời. 

Tóm lại, chúng ta có thể nhận thấy một cách rõ ràng, khổ hay không là 

do lòng mình; lòng mình đầy tham lam, chấp thủ, nhận thức sai lầm thì khổ 

là chắc chắn. Nói cách khác, do cái nhìn của mỗi người đối với cuộc đời mà 

có khổ hay không. Nếu không bị sự chấp ngã và dục vọng vị kỷ hay phiền 

não khuấy động, chi phối, ngự trị trong tâm thì cuộc đời đầy an lạc, hạnh 

phúc. 

3. Diệt đế (Nirodha): Diệt là chấm dứt, là dập tắt. Diệt đế là sự chấm 

dứt hay dập tắt phiền não, nguyên nhân đưa đến đau khổ và sự chấm dứt khổ 

đau; cũng có nghĩa là hạnh phúc, an lạc. Diệt đế đồng nghĩa với Niết bàn 

(Nirvana/Nibbàna). 

Ðạo Phật xác nhận cuộc đời đầy rẫy những đau khổ, đồng thời cũng 

xác định có một sự thật khác nữa là an lạc, hạnh phúc. Vì vậy mà có sự tu 

tập để đạt được hạnh phúc. Hạnh phúc là gì? Hạnh phúc có các mức độ khác 

nhau. 

3.1. Hạnh phúc tương đối: Một khi bạn đã làm lắng dịu lòng tham ái, 

chấp thủ, thì những nỗi lo âu, sợ hãi, bất an giảm hẳn, thân tâm của bạn trở 



19 
 

nên thanh thản, đầu óc tỉnh táo; bạn nhìn mọi vấn đề trở nên đơn giản và 

rộng lượng hơn. Ðó là một hình thức của hạnh phúc. Kinh Trung Bộ có một 

ví dụ: Có một người con trai đang yêu một cô gái. Tình cờ, anh ta bắt gặp cô 

gái nói chuyện, cười đùa với một chàng trai khác. Tâm hồn của người con 

trai đang yêu ấy bị xáo trộn mạnh mẽ, khó chịu, bực bội và đau khổ. Thời 

gian sau, người con trai ấy không còn yêu thương cô gái ấy nữa; lần này, anh 

ta gặp cô gái ấy đang nói chuyện, cười đùa với những chàng trai khác, nhưng 

hình ảnh ấy không làm tâm hồn anh ta đau đớn nữa. Cũng vậy, nhờ tâm trí 

không bị chi phối bởi những tư tưởng chấp thủ, nhờ không bị đun nóng bởi 

các ngọn lửa phiền muộn, lo lắng, sợ hãi, mà tâm ý của bạn trầm tĩnh và 

sáng suốt hơn, khả năng nhận thức sự vật hiện tượng sâu sắc và chính xác 

hơn, bạn tạo nên một phép lạ: thân tâm được chuyển hóa, thái độ ứng xử của 

bạn đối với mọi người độ lượng, bao dung và khiêm tốn; đối với của cải, tài 

sản, danh vọng trở nên thanh thản hơn, không còn bị áp lực của nó đè nặng 

lên trái tim mình. Trên cơ sở ấy, bạn hưởng thụ đời sống có phẩm chất hơn. 

Tóm lại, tùy vào khả năng giảm thiểu lòng tham, sân và vô minh đến 

mức độ nào thì đời sống của bạn sẽ được tăng phần hạnh phúc lên mức độ ấy. 

Nếu bạn phát triển hạnh phúc tinh thần cao hơn bằng cách tu tập thiền 

định thì bạn sẽ có sự an lạc tuyệt vời. Ðức Phật dạy: “Có người có thể không 

bị bệnh về thể xác trong một năm hay có thể đến cả trăm năm, nhưng thật 

hiếm có người không bị bệnh về tinh thần, dù chỉ trong một phút”. Những 

tâm lý được coi là bệnh của tinh thần gồm có 5 trạng thái tâm lý, thường gọi 

là 5 triền cái: tham lam, sân hận, hôn trầm ngủ nghỉ, dao động và hối hận, 

hoài nghi và do dự. Khi 5 loại tâm lý này có mặt, nó sẽ trói buộc và ngăn che 

tâm trí bạn; loại trừ chúng thì tinh thần sẽ sáng tỏ thanh tịnh và an lạc như 

mặt trăng thoát khỏi mây che. Các trạng thái hạnh phúc tinh thần này được 

gọi là Tứ thiền. 

3.2. Hạnh phúc tuyệt đối: Trên nền tảng hạnh phúc tinh thần, bạn phát 

triển tuệ quán, hướng tâm đến đoạn trừ toàn bộ phiền não vi tế, thâm sâu, 

bạn có thể đạt hạnh phúc tuyệt đối, tối thượng là Niết bàn. Diệt đế chính là 



20 
 

Niết bàn. Niết bàn là sự thanh tịnh, là hạnh phúc tuyệt đối. Ðức Phật dạy: 

“Vô bệnh lợi tối thắng, Niết bàn lạc tối thắng” (K. Magandiya, TBK II). 

Niết bàn còn được diễn tả dưới nhiều danh từ khác nhau, tiêu biểu như: 

vô sanh, giải thoát, vô vi, vô lậu, đáo bỉ ngạn, tịch tịnh, chân như, thực tướng, 

pháp thân... Niết bàn không phải là đối tượng của tư duy, khái niệm hay 

ngôn ngữ. Ðây là trạng thái an lạc, hạnh phúc tuyệt đối khi tâm ý đã vắng 

mặt tham, sân, si. 

Chúng ta thường quan niệm Niết bàn như một cảnh giới, một cõi nào 

đó cao cấp hơn cõi người, như là cõi thiên đường của các tôn giáo khác; đó 

là một sai lầm lớn. Niết bàn vượt thoát mọi khái niệm đối đãi về thời gian, 

không gian, có, không, lớn, nhỏ... Dù vậy, Niết bàn không phải là hư vô, mà 

là một thực tại thanh tịnh, siêu việt, không nằm trong phạm vi phân biệt của 

ý thức, hay nói cách khác, không thể nhận thức được Niết bàn khi đang còn 

tham, sân, si. Một vị thiền sư nói: “Hãy nhìn những rặng núi, những con suối 

chảy, những rừng cây xanh ngắt đẹp tuyệt vời kia. Khi biết nhìn mọi vật với 

một nhãn quan mới, một nhãn quan không bị chi phối bởi tham sân si, thì 

cảnh đẹp kia chính là Niết bàn đó! Niết bàn không phải là một nơi chốn nào 

khác biệt với thế gian, một cảnh giới nào mà người ta có thể tìm đến. Niết 

bàn chính là ở đây”. Ðức Phật và các vị Bồ Tát, A La Hán đã đạt Niết bàn 

ngay trong đời sống này. Ðiều đó nghĩa là Niết bàn nằm ngay trong tầm tay 

của mỗi người. Biểu hiện của Niết bàn là không còn tạo nghiệp và không 

còn tái sinh. 

4. Ðạo đế (Magga): Ðạo là con đường, là phương pháp thực hiện để 

đạt được an lạc, hạnh phúc trong đời sống hàng ngày hay hạnh phúc tuyệt 

đối Niết bàn. Như vậy, toàn bộ giáo lý mà Ðức Phật đã dạy đều là Ðạo đế, 

tổng quát và căn bản gồm có 37 pháp, thường gọi là 37 phẩm trợ đạo. Ðức 

Phật dạy: “Này các Tỳ kheo, đây là những pháp do ta chứng ngộ và giảng 

dạy, các con phải khéo học hỏi, thực chứng tu tập, truyền bá rộng rãi để 

chánh pháp được trường tồn, vì hạnh phúc cho chúng sinh, vì an lạc cho 

chúng sinh, vì lòng thương tưởng cho đời, vì hạnh phúc, vì an lạc cho chư 

Thiên và loài người. Ðó là Bốn niệm xứ, Bốn chánh cần, Bốn thần túc, Năm 



21 
 

căn, Năm lực, Bảy Bồ đề phần, Tám thánh đạo phần” (Kinh Ðại Bát Niết 

Bàn). 

Trong 37 pháp thì Tám thánh đạo được coi là tiêu biểu và căn bản nhất 

của Ðạo đế. Tám thánh đạo, còn gọi là Tám chánh đạo - con đường chân 

chính - có 8 chi phần: 

4.1. Chánh kiến (Sammà Ditthi): Thấy và hiểu đúng đắn, nghĩa là nhận 

thức đúng về đạo đức của cuộc sống, cái nào là thiện, cái nào là ác. Nhận 

biết đúng về bản chất của sự vật là vô thường, vô ngã, duyên sinh. Nhận thức 

rõ bản chất của khổ, nguyên nhân của khổ, sự diệt khổ và con đường đưa đến 

hết khổ. 

4.2. Chánh tư duy (Sammà Sankappa): Suy nghĩ đúng đắn, nghĩa là 

đừng để đầu óc của mình nghĩ ngợi những vấn đề bất thiện như tham dục, 

tức tối giận hờn, bạo động hãm hại... dẫn tư duy của mình hướng về tâm cao 

thượng như tư duy về sự buông xả, sự giải thoát, về thương yêu giúp đỡ 

chúng sinh, về sự bất bạo động, nhẫn nhục, trầm tĩnh. 

4.3. Chánh ngữ (Sammà Vàcà): Ngôn ngữ đúng đắn, nghĩa là không 

nói những lời đưa đến đau khổ, chia rẽ, hung bạo, căm thù. Nói những lời lẽ 

đưa đến xây dựng niềm tin, đoàn kết hòa hợp, thương yêu và lợi ích. 

4.4. Chánh nghiệp (Sammà Kammanta): Hành vi đúng đắn, nghĩa là 

không có hành vi giết hại, trộm cướp, hành dâm phi pháp. Thực hành sự 

thương yêu, cứu giúp, không ham muốn thú vui bất thiện. 

4.5. Chánh mạng (Sammà Ajivà): Ðời sống đúng đắn, nghĩa là phương 

tiện mưu sinh, nghề nghiệp chân chính, không sống bằng những nghề phi 

pháp, độc ác, gian xảo. 

4.6. Chánh tinh tấn (Sammà Vàyàma): Nỗ lực đúng đắn, nghĩa là nỗ 

lực đoạn trừ điều ác, nỗ lực thực hành điều thiện. 

4.7. Chánh niệm (Sammà Sati): Nhớ nghĩ đúng đắn, nghĩa là đừng nhớ 

nghĩ các pháp bất thiện, đừng để cho các đối tượng bất chính dẫn dắt mình đi 

lang thang. An trú tâm ý vào thiện pháp, không quên thiện pháp. 



22 
 

4.8. Chánh định (Sammà Samàthi): Tập trung tư tưởng đúng đắn, nghĩa 

là đừng để tâm thức bị rối loạn, tập trung tư tưởng làm an tịnh tâm thức một 

cách đúng đắn, có hiệu quả phát triển tuệ giác. 

Mối quan hệ giữa các chi phần Bát chánh đạo là không thể phân ly, chi 

phần này có trong chi phần kia, cái kia hỗ trợ cho cái này. Tám chánh đạo có 

thể chia làm 3 bước là Giới, Ðịnh và Tuệ. Giới là Chánh ngữ, Chánh nghiệp, 

Chánh mạng; Ðịnh là Chánh tinh tấn, Chánh niệm, Chánh định; Tuệ là 

Chánh kiến, Chánh tư duy. Xác định Bát chánh đạo là con đường đưa đến 

giải thoát, Ðức Phật dạy: “Này Subhadda, trong pháp luật nào không có Bát 

thánh đạo thì ở đấy không có Tứ quả Sa môn” (kinh Ðại Bát Niết bàn, TB I). 

Ðức Phật dạy thêm: “Nếu những Tỳ kheo sống chân chính (theo Bát chánh 

đạo) thì cõi đời này không thiếu vắng những vị A La Hán”. 

Con đường tu tập của Ðạo đế là con đường nỗ lực tự thân của mỗi hành 

giả Phật tử; con đường ấy vừa thực tiễn vừa có hiệu quả ngay tại đời sống 

này. 

III. Tu tập Bốn chân lý 

Giáo lý đạo Phật không phải là một học thuyết, mà là một công trình tu 

tập, có thực hành mới biến lý thuyết thành thực tiễn, thành chất liệu sống 

trong mỗi con người, như ăn cơm mới no, uống nước mới hết khát. Ðó là 

chỗ khó khăn của người Phật tử, không thể nhờ cậy vào ai tu giúp cho mình, 

hoặc ai ban cho mình được giải thoát, hết khổ. 

Trong kinh đưa ra ba giai đoạn nhận thức và hành trì đối với Bốn chân 

lý, thuật ngữ gọi là Tam chuyển: Thị chuyển, Khuyến chuyển, Chứng 

chuyển. 

1. Ðối với Khổ đế: Thị chuyển là nhận thức, hay nhận diện cái khổ. 

Thấy được khổ là bước đầu tiên; nếu không thấy, không biết thì sẽ không có 

hành động diệt khổ. Khuyến chuyển là đi sâu hơn vào bản chất cái khổ, khởi 

lên ước muốn đoạn trừ khổ. Chứng chuyển cảm nhận một cách sâu sắc và 

toàn diện về bản chất của khổ đau. 



23 
 

2. Ðối với Tập đế: Thị chuyển là nhận diện nguyên nhân đưa đến đau 

khổ. Khuyến chuyển là khởi lên ước muốn đoạn trừ các nguyên nhân ấy. 

Chứng chuyển là tu tập, nỗ lực để đoạn trừ chúng. 

3. Ðối với Diệt đế: Thị chuyển là nhận thức được sự vắng mặt của đau 

khổ là hạnh phúc, là không có đau khổ, ta phải thấy điều ấy. Khuyến chuyển 

là khởi lên ước muốn được hạnh phúc, hưởng được niềm vui, thanh thản an 

lạc của đời sống. Chứng chuyển là đạt được, hưởng thụ thật sự trạng thái an 

lạc ấy. 

4. Ðối với Ðạo đế: Thị chuyển là nhìn thấy con đường, thấy được 

phương pháp diệt khổ, thấy rõ rằng đây là con đường đưa đến giải thoát; nói 

cách khác, thấy được lối thoát! Khuyến chuyển là khởi lên ước muốn đi trên 

con đường ấy, khởi hành trên lộ trình ấy. Chứng chuyển là đi trên con đường 

ấy một cách trọn vẹn. 

Tóm lại, đối với mỗi chân lý, chúng ta đều phải nhận thức rõ ràng. Từ 

nhận thức thông suốt sẽ dẫn đến ước muốn hành động, và cuối cùng đạt 

được mục đích. Chúng ta phải thấy rõ diễn biến của hành vi, ngôn ngữ và tư 

duy của chính mình, cái nào có đau khổ, gây ra đau khổ, ta phải nhận diện và 

diệt trừ chúng; ta chuyển hóa nó để hưởng được niềm an bình hạnh phúc của 

Diệt đế. Hạnh phúc hay đau khổ đều xuất phát từ nơi thân tâm của chúng ta. 

C. Kết luận 

Con người đau khổ không phải vì thiếu thốn vật chất, tiền của, danh 

vọng, mà chính là vì vô minh. Sự mê muội làm cho con người chưa nhận 

thức đúng đắn bản chất của cuộc đời. Ðạo Phật chỉ dẫn cho con người một 

hướng đi, một lối thoát, cung cấp phương tiện để cho con người khai mở kho 

tàng trí tuệ của chính mình. Ðịnh nghĩa về vô minh, Ðức Phật dạy: “Chính là 

không biết rõ khổ, nguyên nhân của khổ, sự diệt khổ và con đường đưa đến 

diệt khổ, này các Tỳ kheo, đấy gọi là vô minh” (Tương Ưng V). Và ngược lại 

là minh, là trí tuệ. Dưới cái nhìn của trí tuệ, mối quan hệ duyên sinh của Bốn 

chân lý hiển lộ rõ ràng, thấy được một chân lý là thấy được toàn bộ chân lý. 

Ðức Phật dạy: “Này các Tỳ kheo, ai thấy khổ, người ấy cũng thấy nguyên 



24 
 

nhân của khổ, thấy khổ diệt, thấy con đường đưa đến khổ diệt. Ai thấy được 

nguyên nhân của khổ, cũng thấy được khổ, thấy được khổ diệt và con đường 

đưa đến diệt khổ. Ai thấy được khổ diệt, cũng thấy được khổ, nguyên nhân 

của khổ, con đường đưa đến khổ diệt. Ai thấy được con đường đưa đến khổ 

diệt, thì cũng thấy được khổ, nguyên nhân của khổ và sự diệt khổ” (Tương 

Ưng V). Nhận thức đúng như thế là Chánh kiến, nó đóng vai trò rất quan 

trọng trong quá trình tu tập Bốn chân lý; nói cách khác, Chánh kiến đi hàng 

đầu trong mọi pháp môn. Nhận thức sáng tỏ ấy còn gọi là Kiến đạo. 

Giáo lý Bốn chân lý vừa là phương tiện, vừa là cứu cánh. Một giáo lý 

hoàn chỉnh đầy tính nhân bản đem lại niềm tin, sức sống cho con người, xã 

hội đương thời và vẫn thiết thực lợi ích cho con người và xã hội hiện đại. 

Ðặc tính của giáo lý Tứ diệu đế là con đường Trung đạo, không rơi vào 

cực đoan hưởng thụ dục lạc hay khổ hạnh ép xác. Giáo lý Tứ diệu đế bao 

hàm tất cả các giáo pháp mà Ðức Phật đã dạy. Giáo lý Tứ diệu đế có thể thực 

hành cho người xuất gia cũng như tại gia, ai cũng tu tập được, ai cũng có thể 

nếm hương vị giải thoát, đáp ứng được nhu cầu thoát khổ cho cá nhân và 

chuyển hóa xã hội. 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Tứ diệu đế là gì? 

2) Hãy trình bày mối quan hệ giữa giáo lý Tứ diệu đế và Bát chánh 

đạo. 

3) Tại sao Khổ (Dukkha) được xem là một chân lý (thánh đế)? 

 

 

 

 

 



25 
 

Bài 3: TÁM PHẦN THÁNH ĐẠO - (Bát Chánh Ðạo) 

Thích Tâm Khanh 

 

A. Dẫn nhập 

Thánh đạo (Noble path) hay chánh đạo (Right path) đều biểu thị con 

đường chân chánh, đưa đến thánh thiện, thánh quả, giải thoát. Ðạo (Pàli: 

magga) là con đường chuyển hóa, là phương thức, pháp môn tu tập đưa đến 

hạnh phúc, an lạc. Trong Phật giáo, chữ “Thánh” không mang ý nghĩa siêu 

hình hay siêu thế. Nó diễn tả tất cả giáo lý đạo Phật đều do chính Ðức Thế 

Tôn tuyên thuyết và vì mục đích thoát ly mọi ràng buộc của vô minh, tham 

ái, nguyên nhân của khổ đau. Vì thế, cũng như các phương pháp tu tập khác 

thuộc 37 phẩm trợ đạo, như 4 đề mục quán niệm (tứ niệm xứ), 4 phạm trù về 

tinh cần và như ý (Iddhi; Tứ chánh cần - Tứ như ý túc), 7 con đường đưa đến 

giác ngộ (Thất bồ đề phần)... Tám phần thánh đạo (Bát chánh đạo) là tám 

con đường hành trì của một người quyết tâm đi tìm sự thật và hạnh phúc 

chân thiện ở đời. Người tu tập Bát thánh đạo là người hạnh phúc. Gia đình 

được xây dựng theo Bát thánh đạo là gia đình hạnh phúc và tương tự, một xã 

hội quốc gia sống theo Bát chánh đạo hẳn nhiên sẽ là một xã hội an lạc. Có 

thể khẳng định tám phần thánh đạo là tám điều kiện cần và đủ để được hạnh 

phúc, an lạc ngay tại cõi đời này gồm: Chánh kiến, Chánh tư duy, Chánh 

ngữ, Chánh nghiệp, Chánh mạng, Chánh tinh tấn, Chánh niệm và Chánh 

định. 

B. Nội dung 

I. Nội dung Bát thánh đạo 

1. Chánh tri kiến (Sammà ditthi): Trong Pàli ngữ, ditthi là biến từ của 

dittha. Dittha, nếu là động từ sẽ mang nghĩa “thấy, trông thấy”; khi là danh 

từ lại có nghĩa: “người được giác ngộ đến mục tiêu cuối cùng”. Trong khi 

Sammà mang ý nghĩa: “chánh trực, chơn chánh”. Sammà ditthi do vậy có 

nguyên nghĩa là: sự thấy, hiểu biết chân chánh, chánh trực hay nhận thức 



26 
 

đúng, rõ ràng như thật. Các Kinh Thánh Ðạo (Trung A Hàm 189), Kinh 

Maha Cattarisanka (Trung Bộ III - số 114), Kinh Chánh Tri Kiến (Trung Bộ 

I - số 9) đã đề cập đến Chánh tri kiến như sau: 

- Hiểu rõ về 4 sự thật (tứ đế), duyên khởi - vô ngã, mối liên hệ nhân 

quả trong sự vận hành, từ nguồn gốc sanh tạo đến đoạn diệt và phương thức 

tu tập để đoạn diệt các thức ăn nuôi dưỡng ái dục là chánh tri kiến. 

- Biết được thiện và bất thiện, các tính chất căn bản của chúng là chánh 

tri kiến. 

- Sự am tường về 5 uẩn của tự thân và thế giới là chánh tri kiến. 

2. Chánh tư duy (Sammà samkappa): Chánh tư duy là chi phần thứ 

hai trong bát chánh đạo sau chánh tri kiến. Do sự hiểu biết, cái nhìn chân 

chánh mà sự suy niệm hay ý nghĩ đúng đắn phát sinh. Quá trình suy niệm 

liên tục sẽ hình thành các tư tưởng (thoughts). Chánh tư duy vì vậy là kết 

quả của quá trình trầm tư lâu dài, định hình các tư tưởng hay hệ tư tưởng 

chánh trực. Tương tự như chánh tri kiến, các tư duy được gọi là chân chánh 

khi chúng được tạo ra từ sự chuyên chú khảo sát về tứ đế, duyên khởi - vô 

ngã, 5 uẩn... Những tư tưởng nào không phản ánh được nội dung của 4 sự 

thật, duyên khởi - vô ngã là tư tưởng sai lầm hay còn gọi là tà tư duy như 

Đức Phật đã tuyên bố: “Ai thấy duyên khởi là thấy pháp. Ai thấy pháp là 

thấy Như Lai” (Tương Ưng III, tr.144). 

3. Chánh ngữ (Sammà vàcà): Do có hiểu biết và tư tưởng đúng đắn, 

lời nói và ngôn hạnh của hành giả cũng nhu hòa, chánh trực. Luận Thanh 

Tịnh Ðạo (Visudhi Magga) viết: “Khi hành giả thấy và tư duy như vậy (tức 

trên cơ sở 4 sự thật và duyên khởi - vô ngã), sự từ bỏ tà ngữ của vị ấy, một 

sự từ bỏ tương ưng với chánh kiến, từ bỏ ác ngữ nghiệp gọi là chánh ngữ” 

(trang 40 - tập III). 

Tà ngữ là những lời nói - ngôn hạnh sai lạc, gồm 4 biểu hiện: nói dối 

(vọng ngữ), nói lời ác (ác khẩu), nói hai lưỡi (lưỡng thiệt) và ỷ ngữ. Trong 

kinh ví dụ cái cưa (Kinh Trung Bộ I - số 21), Đức Phật dạy về 5 loại ngữ 

hành mà một người tu tập chánh ngữ cần thực hành: 



27 
 

- Nói đúng thời, không nói phi thời; 

- Nói lời chân thật, không nói lời hư ngụy; 

- Nói lời nhu hòa, không nói lời thô bạo; 

- Nói điều lợi ích, không nói điều vô ích; 

- Nói lời xuất phát từ lòng từ, không nói lời xuất phát từ lòng sân. 

4. Chánh nghiệp (Samma kammanta): Nghiệp (Kamma) là hành vi có 

tác ý. Một hành động hay hành vi xuất phát từ nhận thức và tư duy chân 

chánh được gọi là chánh nghiệp. Ngược với chánh nghiệp là tà nghiệp. Sự từ 

bỏ các hành vi bất thiện thuộc tà nghiệp như giết hại, chiếm đoạt tài sản của 

người khác (bao gồm cả hối lộ, nhận hối lộ, thâm lạm công quỹ...), tà hạnh 

trong các dục (như nam nữ quan hệ bất chính, tự thủ dục...) - là những hành 

vi chân chánh hay chánh nghiệp. 

Nguồn gốc của mọi hành vi thuộc tà nghiệp đều dẫn khởi từ ba yếu tố: 

lòng tham lam, sự sân hận và sự ái luyến si mê. Với nhận thức và tư duy 

thanh tịnh không uế nhiễm, người tu tập nỗ lực loại trừ tất cả mọi tư tưởng 

luyến ái, lòng thù hận. Tâm thức trở nên thanh tịnh. Tâm thanh tịnh thì đời 

sống cũng trong sạch. Chánh nghiệp do vậy cũng là đời sống trong sạch, 

gương mẫu, chánh trực. 

5. Chánh mạng (Sammà àjìva): Yếu tố hay chi phần thứ năm trong 

Bát thánh đạo là chánh mạng. Trong tự điển Pàli, Ajìva có nghĩa là sự nuôi 

sống, sự sanh sống, hàm nghĩa các hoạt động lao động chân tay hay trí não 

để nuôi sống sinh mạng. Mọi hoạt động nghề nghiệp sinh nhai được hiểu là 

chân chánh khi chúng không được thực hiện bằng sự xảo trá, lừa lọc, làm hại 

đến bản thân, gia đình, xã hội và quốc gia (dù của người hay của mình) như 

buôn bán độc dược, heroin, vũ khí... Luận Thanh Tịnh Ðạo giải thích: 

“Chánh mạng có đặc tính là làm sạch. Nhiệm vụ của nó là đem lại sự phát 

sinh một nghề sinh nhai thích đáng. Nó được biểu hiện bằng sự từ bỏ tà 

mạng” (sđd, tr.41). 



28 
 

6. Chánh tinh tấn (Sammà vàyàma): Tinh tấn (Vàyàma) là sự nỗ lực, 

siêng năng chuyên cần, cố gắng hết sức bằng tất cả nghị lực bản thân. Chánh 

tinh tấn là năng lực thúc đẩy tiến trình tu tập của một hành giả khi vị này 

quyết tâm cắt đứt mọi bất thiện pháp trong cuộc sống tự thân. Nó được biểu 

hiện qua 4 phạm vi: 

- Nỗ lực làm tiêu trừ các bất thiện pháp đã phát sanh như các tật xấu, 

khiếm khuyết của bản thân. 

- Nỗ lực ngăn ngừa, dập tắt các ác pháp đang hoặc chưa phát sanh. 

- Nỗ lực làm phát sanh các thiện pháp như các tư tưởng, hành vi, ngôn 

ngữ có chất liệu từ bi, vô ngã, hy sinh, phụng sự... 

- Nỗ lực trau dồi và làm tăng trưởng các thiện pháp đã phát sanh. 

Các phạm trù thiện, ác thuộc đạo đức, luân lý được thể hiện qua hành 

vi của thân, lời nói của miệng và tư tưởng của ý. Do đó, chánh tinh tấn còn 

là năng lực kiểm soát chuyên chú các hoạt động của thân, khẩu và ý. 

7. Chánh niệm (Sammà sati): Sati theo Pàli ngữ mang nghĩa: sự ghi 

nhớ, sự chú tâm, thường được dịch là Niệm. Chánh niệm là sự chú tâm quán 

tưởng 4 đề mục: thân thể, cảm thọ, tâm thức và các pháp. Sự chú tâm và ghi 

nhớ, suy nghĩ thường trực về 4 đề mục trên đưa đến sự loại trừ 4 tà niệm: 

- Thân thể là một hợp thể bất tịnh mà cho là đẹp đẽ, thanh tịnh, đáng ưa 

thích. 

- Các cảm thọ (bao gồm tất cả các trạng thái, thái độ tâm lý của các 

quan năng 6 căn khi tiếp xúc 6 trần) dù là đau khổ, vui sướng hay vô kí1 đều 

do nhân duyên sanh, có khuynh hướng đưa đến khổ (dukkha) mà cố chấp là 

hạnh phúc, an lạc. 

- Tâm lý, tâm thức con người luôn thay đổi, vô thường mà bảo thủ cho 

là trường tồn. 

                                                             
1 Vô kí: các cảm thọ không thuộc về thiện, ác cũng không thuộc về bất thiện hay khổ. 



29 
 

- Mọi sự vật, hiện tượng trên đời luôn chuyển biến theo vô ngã mà 

chấp là có ngã, không phải do nhân duyên sanh. 

Luận Thanh Tịnh Ðạo viết: “Khi hành giả nỗ lực như thế (tức luôn chú 

tâm trên 4 đề mục), sự không quên lãng trong tâm tương ưng chánh kiến, rũ 

bỏ tà niệm, thì gọi là chánh niệm. Nó có đặc tính là an lập. Nhiệm vụ của nó 

là không quên” (sđd, tr.41). 

8. Chánh định (Sammà samàdhi): Ðịnh (Samàdhi) là trạng thái tâm 

tập trung thuần nhất, an tịnh, không dao động. Kinh Ðại Tứ Thập (Trung Bộ 

III, số 117) định nghĩa về chánh định: “Thế nào là chánh định với các cận 

duyên và tư trợ? Chính là Chánh kiến, Chánh tư duy, Chánh ngữ, Chánh 

nghiệp, Chánh mạng, Chánh tinh tấn, Chánh niệm. Này các Tỳ kheo, phàm 

có sự nhất tâm nào được tư trợ với 7 chi phần này, như vậy, gọi là chánh 

định cùng với các cận duyên và tư trợ” (tr.205). 

Theo lời dạy trên, Chánh định là sự nhất tâm có mặt của 7 chi phần 

trước mà đặc biệt là Chánh kiến. Như vậy, định hay sự nhất tâm, an định nào 

không có mặt của chánh kiến được gọi là tà định. 

II. Liên hệ giữa Bát thánh đạo và Giới, Ðịnh, Tuệ 

Con đường đưa đến giác ngộ theo 8 chi phần thánh đạo tuy không mô 

tả đầy đủ về 3 nhóm Giới luật, Thiền định và Trí tuệ nhưng về đặc tính thực 

nghiệm, chúng luôn được bao gồm trong ba môn học vô lậu: Giới, Ðịnh, Tuệ. 

Ðức Phật đã giảng rõ: “Hiền giả Visakha, tám thánh đạo không bao gồm 

trong ba uẩn, nhưng ba uẩn bao gồm được cả tám thánh đạo. Bất cứ chánh 

ngữ nào, chánh hành nghiệp nào, chánh mạng nào, đều thuộc Giới uẩn. Bất 

cứ chánh tinh tấn nào, chánh niệm nào, chánh định nào, đều thuộc về Ðịnh 

uẩn. Bất cứ chánh kiến nào, chánh tư duy nào đều thuộc về Tuệ uẩn” (Tiểu 

Kinh Phương Quảng - Trung Bộ I, số 44). 

Sự liên hệ giữa các chi phần trong bát chánh đạo với ba nhóm giới luật, 

thiền định và trí tuệ không phải là mối liên hệ khách quan, máy móc, chúng 

biểu thị tính nhất quán trong học tập giáo lý và thực nghiệm. Có thể giải 



30 
 

thích theo hai hướng: Sự liên hệ giữa các chi phần trong nhóm và sự liên hệ 

giữa ba nhóm Giới, Ðịnh và Tuệ. 

1. Liên hệ về tính chất thực nghiệm giữa các chi phần trong nhóm 

- Các chi phần chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng được xếp chung 

vì có tính chất chung loại. Lời nói, hành vi cuộc sống và nghề nghiệp đều 

biểu hiện ở thân và khẩu. Vì vậy chúng được xếp vào nhóm Giới. 

- Niệm, nhất tâm và tinh tấn là ba yếu tố hỗ tương đưa đến Ðịnh. Luận 

Thanh Tịnh Ðạo giải thích: “Ðịnh không thể tự bản chất làm phát sinh an chỉ, 

nhưng với tinh tấn hoàn tất nhiệm vụ nỗ lực, niệm làm nhiệm vụ ngăn ngừa 

dao động, thì Ðịnh có thể đạt đến an chỉ” (sđd, tr.42). 

- Tuệ gồm chánh kiến và chánh tư duy. Ngoài sự nhận thức, hiểu biết 

là biểu hiện cụ thể của trí tuệ, tư duy hay tư tưởng cũng được xếp vào Tuệ 

uẩn. Vì sao? Ngài Buddha Ghosa Thera (Phật Âm) giải thích: “Tuệ (tức 

chánh kiến) tự nó không thể định rõ một vật là vô thường, khổ, vô ngã. 

Nhưng với tầm - tư duy trợ lực, bằng cách liên tục đánh vào đối tượng, thì có 

thể... Bởi thế, trong Tuệ uẩn chỉ có chánh kiến là đồng loại, nhưng chánh tư 

duy cũng được hàm trong đó, vì chánh tư duy trợ lực cho chánh kiến” (sđd, 

tr.43). 

2. Sự liên hệ giữa các nhóm Giới, Ðịnh, Tuệ 

Thông thường, con đường giải thoát được giới thiệu theo thứ tự tiệm 

tiến Giới, Ðịnh, Tuệ như Luật tạng viết: “Do Giới sanh Ðịnh, do Ðịnh sanh 

Tuệ”. Tuy nhiên, do quan hệ duyên khởi và thực tiễn tu tập theo căn tánh, 

tam vô lậu học được trình bày khởi từ nhóm Tuệ. Các Kinh Chánh Tri Kiến, 

Kinh Ðại Tứ Thập xác định chánh kiến là chi phần chủ yếu của Bát thánh 

đạo. Tất cả các chi phần còn lại đều phải có mặt của chánh kiến hay quá 

trình tu tập Giới và Ðịnh luôn phải song hành với Tuệ. 

3. Hai con đường 

Như đã nêu, đạo là con đường tu tập chuyển hóa đưa đến thánh quả. 

Trong Kinh Ðại Tứ Thập, Ðức Phật đã dạy về hai con đường của các bậc 



31 
 

hữu học và vô học1: “Do có chánh kiến, chánh tư duy khởi lên; do có chánh 

tư duy, chánh ngữ khởi lên; do có chánh ngữ, chánh nghiệp khởi lên; do có 

chánh định, chánh trí khởi lên; do có chánh trí, chánh giải thoát khởi lên. 

Như vậy, này các Tỳ kheo, con đường của vị hữu học gồm có tám chi phần 

và con đường của vị A La Hán gồm có mười chi phần” (tr.191). 

Do đó, Bát chánh đạo cũng có hai loại: hữu lậu và vô lậu. Dù được 

trình bày dưới hình thức 8 chi phần hay 10 chi phần, trọng điểm của việc tu 

tập Bát thánh đạo vẫn là đoạn trừ lậu hoặc, tham ái, chấp thủ. Sự phân loại 

trên chỉ nhằm mục đích nhấn mạnh đến vai trò của trí tuệ (Chánh trí) trong 

việc giải thoát (Chánh giải thoát) mọi lậu hoặc khỏi tâm thức. Ðiều này 

khẳng định tầm quan trọng của trí tuệ. Ðạo Phật là đạo của trí tuệ như Kinh 

Bát Ðại Nhân Giác đã viết: “Duy tuệ thị nghiệp”. 

III. Tu tập Bát thánh đạo 

Cũng như tất cả giáo lý khác, Bát thánh đạo là giáo lý hướng đến và 

phục vụ cho cuộc sống. Vì vậy, học tập Bát thánh đạo không thể dừng lại ở 

mức độ khảo sát, tìm hiểu. Chúng cần được thể nghiệm trong cuộc sống. 

Con người là một tập hợp hai thành phần thân thể vật lý và đời sống 

tinh thần. Tu tập Bát thánh đạo vì vậy được đặt trên nền tảng của hai phương 

diện: tu tập thân và tu tập tâm. 

1. Tu tập thân: Thân thể vật lý (tức nội sắc uẩn) luôn có liên hệ với thế 

giới môi sinh (ngoại sắc uẩn). Một cơn gió thoảng qua đem lại cho cơ thể 

cảm giác mát mẻ nhưng cũng có thể đem lại những chứng bệnh cảm mạo, 

phong hàn. Sống trong hoàn cảnh bất như ý, điều kiện cư trú ẩm thấp hay 

khô hạn, không vệ sinh hay thiếu môi cảnh cây xanh... đều đem lại những 

biến chứng bệnh tật. Tu tập chánh kiến, chánh tư duy là thấy và tự nhận thức 

mối liên hệ duyên khởi của các nội phần cơ thể và ngoại phần cơ thể hay 

tương quan của thân thể và môi sinh. Tu tập chánh nghiệp - chánh mạng - 

chánh ngữ là tự điều chỉnh khả năng đề kháng của cơ thể phù hợp với môi 

                                                             
1 Hữu học, vô học: ba quả đầu trong bốn thánh quả Thanh văn được gọi là Hữu học (còn phải học), còn quả thứ tư (A La 

Hán) được gọi là Vô học. 



32 
 

trường học tập, lao động, làm việc; góp ý và thực hiện công tác cải tạo môi 

trường sinh thái và tăng cường rèn luyện cơ thể qua tập thể thao, sinh hoạt 

điều độ. Tu tập chánh niệm - chánh định về thân là biết rõ và làm chủ các 

hoạt động của cơ thể, giữ trạng thái quân bình không để các dục làm kích 

động hay ức chế. Trong Kinh Thân Hành Niệm (Kinh Trung Bộ - số 119), 

Ðức Phật dạy: “Này các thầy, khi bước tới, bước lui biết rõ việc mình làm; 

khi ngó tới ngó lui biết rõ việc mình làm; khi ăn, uống, nhai, nếm...; khi đi, 

đứng, ngồi, ngủ, thức, nói, im lặng biết rõ việc mình làm. Trong khi vị ấy 

sống không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần, các niệm và tư duy thế tục được 

đoạn trừ. Nhờ đoạn trừ các pháp ấy, nội tâm được an trú, an tọa, chuyên nhất, 

định tĩnh”. 

Tu tập Bát thánh đạo dù bất cứ chi phần nào cũng đều phải có mặt của 

chánh kiến. Do vậy, tự nhận thức và theo dõi, làm chủ bản thân luôn là hai 

yếu tố không thể thiếu trong quá trình tu tập thân. 

2. Tu tập tâm: Tâm thức luôn trôi nổi, biến động theo các điều kiện 

bên trong hay bên ngoài cơ thể. Tu tập thân không thể đặt ngoài phạm vi tu 

tập tâm và ngược lại. Khi tâm bị dao động hay ức chế bởi phiền não (kilesa), 

hoạt động thân thể sẽ rối loạn, ngay cả cái nhìn về cuộc đời cũng trở nên 

buồn thảm. Thơ ca vẫn để lại bao lời than oán, ngậm ngùi: 

“Cảnh nào cảnh chẳng đeo sầu, Người buồn cảnh có vui đâu bao giờ” 

- (Kiều, câu 1243 - 1244). 

Do vậy, tu tập tâm có tầm quan trọng đặc biệt trong việc ổn định cuộc 

sống. Toàn bộ kinh điển, luật, luận Phật giáo không đi ra ngoài định hướng 

ấy. Nhận thức hay có chánh kiến, suy nghĩ tìm ra mối liên hệ nhân duyên 

trong liên hệ nội tại của các trạng thái tâm lý và thái độ tâm lý ứng xử là 

bước khởi đầu để điều chỉnh, sửa đổi các hành vi thân khẩu (thuộc chánh 

ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng) và cuối cùng là gột rửa khỏi tâm những bất 

thiện pháp, phiền não, ganh ghét, oán hận có nguồn cội từ tham, sân, si. Nỗ 

lực tu tập thiền định (chánh định - chánh niệm) là con đường đặc biệt quan 

trọng, giải quyết tất cả các rối loạn tâm lý của nhân sinh. Ðồng thời nó xác 

định tính chất đặc thù của Phật giáo, khác hẳn các tôn giáo khác. 



33 
 

“Chúng ta có thể rút ra một kết luận rõ ràng về những gì phải làm của 

một người tu tập giải thoát. Hành giả chỉ có hai việc phải làm, như Thế Tôn 

đã dạy, học hỏi Phật pháp và tu tập thiền định. Ðây là ngõ đường chúng ta 

đến với đạo Phật, đi vào đạo Phật” (Phật học khái luận, tr.283). 

C. Kết luận 

Thế giới hiện nay đang từng bước phát triển, đi vào đa phương hóa 

toàn diện. Nhiều học thuyết, lý thuyết triết học, đạo học đang được tái thẩm 

định để tìm ra những giá trị ứng dụng cho nền văn minh hiện đại. Các 

nguyên lý, quy tắc đạo đức, cổ lệ cũng được thay đổi. Tuy nhiên, nếu phải 

tìm ra những phạm trù đạo đức chung để xây dựng và góp phần ổn định mọi 

rối loạn trong cuộc sống nhân sinh thì Bát thánh đạo chính là định hướng cho 

đời sống cá nhân, gia đình và xã hội ở mọi quốc gia trên thế giới. Chừng nào 

con người còn đau khổ, Bát thánh đạo vẫn còn là kim chỉ nam hướng dẫn 

mọi hành vi, lời nói và tư tưởng thuộc tam nghiệp; chừng nào xã hội còn có 

nhu cầu phát triển tốt đẹp, Bát thánh đạo vẫn còn là định hướng tu chính 

chính sách, đường hướng tổ chức hoạt động xã hội; và chừng nào mọi quốc 

gia trên thế giới còn mong muốn đem lại an lạc cho nhân loại, chừng đó Bát 

thánh đạo vẫn là đóng góp của Phật giáo vào tiếng nói chung của nhân loại 

trong tiến trình hòa bình thế giới. Có thể khẳng định giá trị của tám phần 

thánh đạo như một bản đồ tu tập cho mọi người ở mọi thời đại. Ðây cũng là 

ý kiến được rút ra từ kinh nghiệm tu tập của Giáo sư Rhys Davids, Chủ tịch 

Hội Pàli Text Society: 

“Dầu là Phật tử hay không phải Phật tử, tôi nghiên cứu từng hệ thống 

tôn giáo lớn trên thế giới, và trong tất cả, tôi không tìm thấy trong tôn giáo 

nào có cái gì tốt, cao đẹp và toàn vẹn hơn Bát thánh đạo của Đức Phật. Tôi 

chỉ còn có một việc làm là thu xếp nếp sống tôi cho phù hợp với con đường 

ấy” (Ðức Phật và Phật pháp, 1989, tr.295, bd). 

* Thư mục sách tham khảo 

1. Ðức Phật và Phật pháp (bd), HT. Nàrada, Thành hội Phật giáo TP. 

Hồ Chí Minh, 1989, (dịch giả: Phạm Kim Khánh) 



34 
 

2. Phật học khái luận, TT. Thích Chơn Thiện, Ban giáo dục Tăng Ni, 

1993 

3. Thanh tịnh đạo luận (bd), Buddhaghosa, tập III, 1993 (dịch giả: Trí 

Hải) 

 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Trình bày nội dung Bát thánh đạo và liên hệ với Giới - Ðịnh - Tuệ. 

2) Rút ra các giá trị thực nghiệm qua ứng dụng giáo lý Bát thánh đạo 

trong cuộc sống tự thân. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bài 4: TAM VÔ LẬU HỌC - (Giới - Ðịnh - Tuệ) 

Thích Từ Hòa và Thích Phước Lượng 

 

A. Dẫn nhập 

Tam vô lậu học là môn học thù thắng gồm có Giới-Ðịnh-Tuệ. Ba môn 

học này chỉ có trong giáo pháp của Ðức Phật. 



35 
 

Trong ý nghĩa chiết tự: lậu có nghĩa là phiền não. Do vậy, Tam vô lậu 

học có ý nghĩa là ba môn học giúp hành giả vượt khỏi sự trói buộc của mọi 

phiền não, hoàn toàn tự tại. Lậu cũng có nghĩa là rơi rớt, nên Tam vô lậu học 

là phương tiện giúp hành giả không còn rơi rớt trong ba cõi, tâm không còn 

bị ràng buộc bởi mọi lậu hoặc. 

Như vậy, Tam vô lậu học là ba môn học đoạn trừ phiền não, chứng 

nhập quả vị giải thoát hoàn toàn, không còn nằm trong sự kiềm tỏa của tam 

giới và không dừng lại ở phước báo sanh thiên. 

B. Nội dung 

I. Giới vô lậu học 

1. Ðịnh nghĩa: Giới có những ý nghĩa như sau: 

- Giới (Sila) tức là “phòng phi chỉ ác”, nghĩa là đề phòng điều trái quấy, 

dừng chỉ mọi điều ác, cũng có nghĩa là “chỉ ác tác thiện” tức là ngưng làm 

điều ác, làm mọi điều thiện, trên đây là chỉ về ý nghĩa tổng quát của giới. 

- Giới có nghĩa là điều phục, chế ngự, tức Tỳ nại da (Vinaya). Chế ngự 

ở đây với những ý nghĩa chế ngự bằng sự tỉnh giác, chế ngự bằng tri kiến, 

chế ngự bằng kham nhẫn, chế ngự bằng tinh tấn... mục đích để đạt sự thanh 

tịnh ba nghiệp. 

- Giới luật cũng có nghĩa là Biệt giải thoát (Pratimoksa-s), cũng gọi là 

xứ xứ giải thoát hay tùy thuận giải thoát. Biệt giải thoát tức là giữ giới phần 

nào thì được giải thoát phần đó. Giữ giới nhiều thì giải thoát nhiều, giữ giới 

ít thì giải thoát ít. Còn tùy thuận giải thoát là tùy hành giả trì giới cách nào 

thì hiệu quả theo đó mà thành tựu thuộc về hữu vi hay vô vi. Pratimoksa-(s) 

cũng có nghĩa là trói buộc, giữ gìn, thúc liễm những hành động của thân và 

khẩu không để tạo ác nghiệp. 

Giới luật cũng đồng ý nghĩa luân lý đạo đức, cách cư xử, nếp sống 

hướng thượng... 

2. Mục đích hình thành giới bổn (Pratimoksa; Patimokkha) 



36 
 

Trong Kinh Tăng Chi Bộ, 3B - trang 73, Ðức Phật dạy 10 mục đích 

hình thành giới bổn như sau: 

1) Ðể Tăng chúng được cực thịnh 

2) Ðể Tăng chúng được an ổn 

3) Ðể chặn đứng những người khó điều phục 

4) Ðể các vị Tỳ kheo tốt được sống an ổn 

5) Ðể chế ngự các lậu hoặc ngay trong hiện tại 

6) Ðể chặn đứng các lậu hoặc trong tương lai 

7) Ðể đem lại niềm tin thanh tịnh, chính đáng cho những người 

chưa tin 

8) Ðể làm tăng trưởng niềm tin thanh tịnh chính đáng cho những 

ai đã có lòng tin 

9) Ðể cho chánh pháp được tồn tại 

10) Ðể cho giới luật được chấp nhận 

Với những điều kiện trên, chúng ta thấy mục đích hình thành giới bổn 

cũng là để ngăn ngừa điều ác, làm và tăng trưởng điều thiện. Như Luật tạng 

nói: “Giới là để chế ngự, chế ngự là để khỏi hối hận, không hối hận là để 

được hân hoan, hân hoan là để được hỷ, hỷ là để được khinh an, khinh an là 

để được lạc, lạc để được định, định để được chánh kiến, chánh kiến để được 

vô dục, vô dục để được ly tham, ly tham để được giải thoát, giải thoát để có 

giải thoát tri kiến, giải thoát tri kiến để đi đến vô thủ trước Niết bàn”. 

3. Phân loại giới 

3.1. Giới theo quan điểm Ðại thừa (Mahayana) gồm ba loại 

a) Nhiếp luật nghi giới: Là giới có những giới điều cụ thể để thực hành 

theo các thứ bậc tu hành, gồm có các giới của tại gia và xuất gia. Ðó là Ngũ 

giới, Bát quan trai giới, Thập thiện giới cho hàng Phật tử tại gia. Sa di và Sa 

di ni có 10 giới, Thức xoa ma na ni thêm 6 học giới, Tỳ kheo 250 giới, Tỳ 



37 
 

kheo ni 348 giới, Bồ Tát (tại gia và xuất gia) có 10 giới trọng và 48 giới 

khinh. 

b) Nhiếp thiện pháp giới: Có nghĩa là người thực hành chuyên tâm thực 

hành những hành vi toàn thiện, coi đó cũng là một hình thức thực hành giới. 

c) Nhiêu ích hữu tình giới: Nghĩa là lấy tiêu chí hành động vì mục đích 

lợi lạc tha nhân và quần sanh làm giới hạnh. 

3.2. Giới thế gian và xuất thế gian 

a) Giới thế gian: Là giới luật đưa đến quả báo hữu lậu, tức chưa ra khỏi 

tam giới. Nghĩa là người thực hành giới này chỉ hưởng phước nhân thiên, 

vẫn còn luân hồi trong ba cõi: Dục giới, Sắc giới, Vô sắc giới. Ví dụ: 5 giới 

thuộc về nhân thừa, hay các dạng giới cấm thủ của ngoại đạo. 

b) Giới xuất thế gian: Là giới đưa hành giả đến quả vị vô lậu, tức được 

tự tại giải thoát khỏi tam giới, không còn bị rơi rớt trong sanh tử. Ví dụ 

người thực hành giới Tỳ kheo tinh chuyên và viên mãn, đó là nhân; được 

hưởng quả vị A La Hán (vô sanh), đó là quả. Thực hành giới vô lậu sẽ được 

hưởng quả vô lậu. Ðây mới chính là Giới vô lậu học. 

3.3. Giới theo ba bậc: Hạ, Trung và Thượng 

a) Giới bậc Hạ: Là giới thọ trì do mưu cầu danh lợi, vì động lực tham 

ái, do vậy còn tái sinh. 

b) Giới bậc Trung: Giới thọ trì vì còn ham quả báo được công đức, tức 

còn chấp tướng, chấp phước, hay giữ giới để có lợi lạc giải thoát riêng mình, 

gọi là giới bậc Trung. 

c) Giới bậc Thượng: Là thực hành giới vì kính giới, tin giới, vì mục 

đích lợi tha, không chấp ngã nhân vì cầu với ý nghĩa Ba la mật, là giới bậc 

Thượng. 

4. Tính chất - nền tảng của giới - lợi ích của sự giữ giới 

Tính chất: Giới bổn được đặt trên căn bản để giữ thân tâm được thanh 

tịnh, dần dần triệt tiêu những phiền não, tham, sân, si. Giới trong Phật pháp 



38 
 

mang đậm tính nhân văn, nhân bản, đó là tinh thần linh động trong sự phân 

biệt từng loại: khinh, trọng, tánh tướng, hay trong mỗi trường hợp mà có 

cách ứng xử trì giới phù hợp: khai, giá, trì, phạm. Vậy nên giới học trong 

Phật pháp không mang tính giáo điều (dognia) cứng nhắc và cực đoan bế tắc 

như một số tôn giáo khác. Tinh thần này phù hợp với quan điểm “tự tại vô 

ngại” và “tùy duyên bất biến” hay “Phật pháp bất định pháp” của Phật giáo. 

Nền tảng: Giới được đặt trên nền tảng tự lợi và lợi tha, tự thanh tịnh 

bản thân, cũng là để thanh tịnh quần thể sống, thanh tịnh quốc độ. Nếu bạn 

trì giới đúng nghĩa thì cũng có nghĩa góp phần thánh hóa nếp sống của mọi 

người. 

Lợi ích của sự giữ giới: “Giới luật chính là bậc thang đầu của đạo quả 

giác ngộ, là nền tảng của thiền định, trí tuệ, là ngọc anh lạc để trang nghiêm 

pháp thân, là thuyền bè để đưa người qua bể khổ sanh tử, là kho tàng vô 

lượng công đức” (HT Thích Thiện Siêu). 

Giới như đèn sáng lớn 

Soi sáng đêm tối tăm 

Giới như gương báu sáng 

Chiếu rõ tất cả pháp - (Kinh Phạm Võng - Bồ Tát giới) 

Người có giới đức sẽ hưởng được 5 sự lợi ích như sau: 

1) Người trì giới sẽ thừa hưởng gia tài pháp bảo nhờ có tinh cần 

2) Ðược tiếng tốt đồn xa 

3) Không sợ hãi rụt rè khi đến trước hội chúng đông đảo 

4) Khi chết, tâm không rối loạn 

5) Sau khi mệnh chung được sanh vào thiện thú, thiên giới - 

(Trung Bộ II) 

Tuy nhiên, trong Kinh Hạt Muối (Kinh Tăng Chi Bộ I) và Kinh Ðại 

Nghiệp Phân Biệt (Trung Bộ III), Ðức Phật đã nêu rõ sự trì giới và phạm 



39 
 

giới với những hậu quả còn tùy thuộc vào tâm ý hay những tác nghiệp (ác 

hay thiện) đã gây tạo ra trước đó. 

II. Ðịnh vô lậu học 

1. Ðịnh nghĩa: Ðịnh (Samàdhi-p) cũng dịch là Tam ma đề, hay chỉ, là 

chỉ cho trạng thái tâm ý chuyên chú tập trung vào một đề mục, một đối 

tượng, một biểu thức nhất định ngõ hầu để tâm không bị xao động, nhiễu 

loạn, phân tán do những tác động chủ quan và khách quan. 

2. Phân loại 

2.1. Ðịnh cận hành và định an chỉ 

- Ðịnh cận hành: Là định có được do hành giả sử dụng các pháp quán 

sát và tưởng tư những đề mục: sáu tưởng niệm, quán xác chết, quán sự an ổn, 

quán Tứ niệm xứ, quán sự hình thành và phân tán của tứ đại. 

- Ðịnh an chỉ: Là sự nhất tâm đạt được liền sau định cận hành, do quán 

tưởng mà tâm ý được lắng đọng, dừng nghỉ mọi vọng thức. 

2.2. Ðịnh thế gian và định xuất thế gian 

- Ðịnh thế gian: Là sự nhất tâm có chiều hướng thiện nhưng không có 

được tác dụng liễu thoát sanh tử, xuất ly tam giới, nghĩa là hành giả còn bế 

tắc trong lục đạo. Ví dụ sự chuyên chú của những nhà khoa học vào một mục 

tiêu thí nghiệm, đưa đến sự nhất tâm, tâm ý không bị chi phối bởi những 

ngoại duyên, nhưng đó là định phát sinh có giới hạn, tự phát và không có chí 

hướng. Người ta còn gọi đó là một thứ “phàm phu thiền”. 

Hay như hình thức tu định của một số ngoại đạo hạn chế ở mức độ cầu 

phước báo sanh thiên, vì theo quan niệm của họ, Phạm Thiên (Brahma) hay 

Thượng đế là đấng chí thượng. Người ta còn gọi đây là “ngoại đạo thiền”. 

- Ðịnh xuất thế gian: Là định thuộc về Thánh đạo, người đạt được định 

này tức đã thoát khỏi sự kiềm tỏa của tam giới (Dục giới, Sắc giới và Vô sắc 

giới), được giải thoát khỏi dòng bộc lưu sanh tử. Ðịnh xuất thế gian câu hữu 



40 
 

đi những quả vị vô sanh (A La Hán), Duyên Giác (Bích Chi Phật)... Ðây mới 

chính là Ðịnh vô lậu học. 

Theo quan điểm Ðại thừa, định xuất thế gian còn được phân loại như 

sau: 

- Tiểu thừa thiền: Chỉ cho phương tiện tu định đưa đến kết quả Thanh 

Văn (A La Hán) do tu 16 pháp quán, và Duyên Giác do tu pháp quán nhân 

duyên. Ðây là pháp tu cho người có chí cầu giải thoát, tâm thích trầm lặng 

yên tĩnh, tránh cảnh duyên... thường thực hành các pháp Ngũ đình tâm quán, 

Tứ niệm xứ, Thập nhị nhân duyên... để phá trừ kiến chấp, ngã chấp, cũng gọi 

là thiền đối trị. Quả vị pháp tu này là các bậc Thánh: Tu Ðà Hoàn, Tư Ðà 

Hàm, A Na Hàm, A La Hán, Bích Chi Phật an trú trong cảnh Niết bàn tịch 

tịnh. 

- Ðại thừa thiền: Thiền định câu hữu với 51 bậc của Bồ Tát do tu quán 

nhị không (ngã không và pháp không). Trong Tâm Kinh Bát Nhã có đoạn: 

“Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát nhã Ba la mật đa thời, chiếu kiến ngũ 

uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách... Tam thế chư Phật, y Bát nhã Ba la 

mật đa cố, đắc A nậu đa la tam miệu tam Bồ đề”. 

Pháp tu này để cho những người có căn cơ cao, thích hoạt động, có 

lòng từ bi thương xót chúng sanh, thường lăn lộn trong cảnh đời, chung sống 

trong xã hội mà tâm hồn luôn luôn an định: “Cư trần bất nhiễm trần”, có 

hạnh nguyện của Bồ Tát. 

Pháp tu thiền định Ðại thừa là dùng trí Bát nhã quán chiếu các pháp 

ngũ uẩn giai không (ngã, nhân, chúng sanh, thọ mệnh), dứt được vô minh 

hoặc chướng và trần sa hoặc chướng, phổ độ chúng sanh đồng thành Phật 

đạo. 

Phương pháp tu thiền định này là y cứ vào Kinh Kim Cương, Lăng 

Nghiêm, Viên Giác, Hoa Nghiêm, Pháp Hoa... mà quán Tứ cú kệ, Nhất tâm 

tam quán, Lục độ, Thập độ... không chấp nhị biên, không thiên vô hữu. 



41 
 

Hành thiền pháp Ðại thừa là định trong cảnh động, lấy cảnh trần lao để 

làm môi trường tu hành và hóa độ chúng sanh. Chỗ giải thoát của hàng Ðại 

thừa thiền là Vô trụ xứ Niết bàn, lên đến Thập địa Bồ Tát thì phá được một 

phần vô minh, chứng được một phần pháp thân, cho đến khi viên mãn thành 

bậc Diệu giác tức là Phật. 

- Tối thượng thừa thiền: Là pháp thiền định dành cho các bậc thượng 

căn, thượng trí, khỏi dùng phương tiện, giáo ngoại biệt truyền, không dùng 

văn tự dài dòng mà là “trực chỉ chơn tâm, kiến tánh thành Phật” (chỉ thẳng 

nơi tâm người, kiến tánh thành Phật). 

Người đại trí không cần giảng dạy nhiều, chỉ cần nói qua một câu, một 

bài kệ hay một cử chỉ, hành động là khai thị được tánh giác của họ, làm tỏ 

ngộ tức khắc bao nhiêu nghiệp hoặc, phiền não chấp trước lâu đời. Nay chỉ 

trong một sát na là tiêu tan hết, tâm quang sáng suốt, định tánh hiển bày, 

cũng như khi mây tan gió tạnh thì mặt trời chiếu sáng giữa hư không. 

III. Tuệ vô lậu học 

1. Ðịnh nghĩa  

Tuệ vô lậu học là môn học làm phát sinh trí tuệ vô lậu. Tuệ là nói gọn 

của hai từ trí và tuệ. 

Theo Từ điển Phật học (Phân viện Nghiên cứu PH - Hà Nội) định 

nghĩa: Trí là đối với đạo lý hết thảy sự vật có khả năng đoán định phải trái, 

chánh tà... mà chọn lấy hay từ bỏ mặt này hay mặt khác thì gọi là trí. Quán lý 

Tứ đế hay Thập nhị nhân duyên đều là trí. Tuệ là cái tác dụng phân biệt sự lý, 

quyết đoán nghi ngờ, thông đạt sự lý... Thông đạt sự tướng hữu vi thì gọi là 

trí. Thông đạt không tướng vô vi thì gọi là tuệ. Hay định nghĩa chung về trí 

tuệ là: quyết đoán là trí, tuyển chọn là tuệ. Biết rõ Tục đế là trí, biết rõ Chân 

đế là tuệ. 

Theo Ðại cương Câu Xá Luận (HT Thích Thiện Siêu) xác định: “Ðặc 

sắc của trí là tính quyết định, đặc sắc của tuệ là tính phân biệt rõ ràng sự lý 

các pháp”. Như vậy, tuy có những nhận định khác nhau về trí và tuệ, nhưng 



42 
 

ta nhận thấy rằng có một sự đồng nhất về mặt ý nghĩa. Trí có tác dụng của 

tuệ, tuệ bao hàm tác dụng của trí. Do vậy, gộp chung trí và tuệ lại mà gọi 

chung là trí tuệ. Nhưng có một quan điểm chung nhất đó là: Thông đạt sự 

tướng hữu vi, hay chỉ biết rõ Tục đế gọi là trí. Thông đạt không tướng vô vi 

hay biết rõ Chân đế gọi là Tuệ. Và đây chính là Tuệ vô lậu (Anàsravam). 

Theo định nghĩa của ngài Buddhaghosa thì: “Trí tuệ có đặc tính thấu 

nhập vào các pháp. Trí tuệ có phận sự phá tan bóng tối của ảo tưởng bao phủ 

tự tính của các pháp - biểu hiện của nó là không bị mê mờ bởi vì thiền định 

là nguyên nhân trực tiếp của nó” (Tinh hoa và sự phát triển của đạo Phật, 

dịch giả Chơn Pháp - Nguyễn Hữu Hiệu - Tu thư ÐH Vạn Hạnh, Saigon, 

1970). Như vậy, dù nhìn góc độ nào đi nữa thì trí tuệ (vô lậu) vẫn là chất liệu 

tinh anh cao tột nhất để quyết đoán và chọn lựa đối với mọi sự, mọi vật. 

2. Nội dung của tuệ học  

Nội dung của tuệ học chính là toàn bộ giáo lý mà Ðức Phật đã thuyết 

giảng trong 45 năm, được tập trung trong giáo lý Tứ đế và lý Duyên khởi. 

Nó bao gồm đủ cả giới học và định học. Do vậy, đối tượng của tuệ học là 

giới học và định học, hay giáo lý Tứ đế và Nhân duyên sinh. 

Trong phẩm Chuyển pháp luân thứ 2 của Kinh Tương Ưng V, nội dung 

của Tuệ học là sự thấu rõ tường tận về 4 chân lý bao gồm: 

- Thế nào là khổ 

- Nguồn gốc của khổ 

- Sự diệt tận các khổ 

- Các phương pháp để diệt tận khổ 

Cốt lõi thứ hai nội dung của Tuệ học chính là sự hiểu rõ về giáo lý 

Nhân duyên hay Duyên khởi. Trong Kinh Phật Tự Thuyết thuộc Kinh Tiểu 

Bộ số 1, nội dung của giáo lý Duyên khởi là: “Do cái này có mặt, cái kia có 

mặt. Do cái này không có mặt, cái kia không có mặt. Do cái này sinh, cái kia 

sinh. Do cái này diệt, cái kia diệt”. Như vậy, hiểu rõ hay có trí tuệ về lý 

Duyên khởi chính là trực nhận rằng các pháp hiện hữu trên thế gian này đều 



43 
 

do nhiều yếu tố, nhờ nhiều nhân duyên mà có mặt và cũng do nhân duyên 

mà đoạn diệt. Hiểu rằng vì bản chất của các pháp là như vậy, cho nên các 

pháp là vô thường, là vô ngã, nằm ngoài sự sáng tạo của đấng “tối cao”. 

Từ hai nội dung cốt lõi trên, chúng ta có thể kết luận: trí tuệ vô lậu 

khác hẳn trí tuệ hay trí thức thế gian. Trí tuệ thế gian là nhờ sự học tập hay 

kinh nghiệm cuộc sống mà có được. Còn trí tuệ vô lậu là thành quả có được 

nhờ vào công năng tu tập và thể nghiệm bản thân. Trí tuệ thế gian chỉ là yếu 

tố trợ duyên để có thể làm tăng trưởng trí tuệ vô lậu, chứ nó không thể giải 

thoát hoàn toàn được. Trí tuệ vô lậu là con đường đưa đến cuộc sống an lạc 

hạnh phúc, giải thoát ngay trong hiện tại và tương lai. Trí tuệ vô lậu nhìn 

đúng sự thật nhân sinh và vũ trụ; nó không bao giờ xem xét sự vật bằng cảm 

quan, bằng suy lường, bằng cảm nhận; mà nó nhìn vào sự vật, hiện tượng 

nhờ vào sự thể nghiệm thiền tập và đi vào chánh định, chánh kiến. Do vậy, 

chỉ có hành thiền mới đưa đến trí tuệ vô lậu. 

3. Phân loại trí tuệ 

3.1. Ðứng về mặt phân biệt 

 Đứng về mặt phân biệt thì trí tuệ có hai loại: tuệ hữu lậu và tuệ vô lậu, 

hay còn gọi là tuệ thế gian và xuất thế gian. Tuệ hữu lậu là tuệ có quan hệ 

mật thiết với phiền não thế gian và không có khả năng dứt trừ phiền não ấy. 

Ðó là thứ trí tuệ phổ thông, còn gọi là thế tục trí (Jnànam-laukikam; 

Knowledge of the world). Trí tuệ này chỉ có công năng hiểu biết các pháp 

trên mặt hiện tượng. Trí tuệ này còn câu hữu với tham, sân, si, mạn, phiền 

não... Do vậy chưa có công năng đoạn trừ chấp thủ. 

Trí vô lậu là trí thanh tịnh, có công năng cắt đứt mối quan hệ với phiền 

não. Sự hiểu biết các pháp nằm ngoài phạm trù đối đãi và chấp thủ, đưa đến 

giải thoát và giải thoát tri kiến, chứng vô lậu Niết bàn. 

3.2. Ðứng về mặt tính chất  

Ðứng về mặt tính chất thì trí tuệ được chia làm hai loại là căn bản trí và 

hậu đắc trí. Căn bản trí hay còn gọi là chánh trí, vô phân biệt trí. Trí này là 



44 
 

căn bản sinh ra nhất thiết công đức, là giác tánh viên minh mà mỗi chúng 

sanh vốn đã có sẵn. Ðó là bản thể của tâm vốn là trong lặng, sáng suốt, 

nhưng vì bị vọng niệm, phiền não che lấp, cho nên những đức tính sáng suốt 

trong lặng ấy không hiển lộ ra được. 

Hậu đắc trí hay còn gọi là tục trí, như lượng trí. Là trí tuệ có được nhờ 

công phu tu tập Giới - Ðịnh - Tuệ mà có được. Có thể hiểu hậu đắc trí là một 

quá trình thanh lọc tâm khỏi các triền phược, phiền não... để trở về căn bản 

trí. Trong hậu đắc trí đã có mầm mống của căn bản trí. Nơi tâm thể của 

chúng ta đã có căn bản trí, sở dĩ chúng ta chưa nhận diện được nó do vì mê 

chấp vọng cầu... dấy khởi che lấp. Như gã cùng tử có viên minh châu trong 

tay áo mà không nhận biết. Cho nên chúng ta cần phải tu tập để có hậu đắc 

trí, và nhờ vào hậu đắc trí như là một phương tiện để thể nhập căn bản trí 

vốn có của mình. 

3.3. Trên phương diện tu tập 

Trên phương diện tu tập thì trí tuệ có ba loại: văn tuệ, tư tuệ và tu tuệ. 

Ðây là các cấp độ trí tuệ thứ tự từ thấp lên cao và làm căn bản liên hệ cho 

nhau. 

Văn tuệ: Là phương pháp tu tập trí tuệ nhờ vào sự nghe hoặc trực tiếp 

nghiên cứu, tụng đọc giáo lý mà lãnh hội ý nghĩa, phát sanh trí tuệ. 

Tư tuệ: Là trí tuệ có được nhờ vào quá trình tư duy, xét đoán, trầm tư 

về những lời dạy của Ðức Phật mà khai sáng thêm trí tuệ. Ðây là giai đoạn 

tiếp theo văn tuệ, tư duy những gì đã được nghe, được đọc... Ðó là tư duy về 

giáo lý Tứ đế, Thập nhị nhân duyên... liên hệ đến con người và sự vật. 

Tu tuệ: Khi đã có văn tuệ, tư tuệ thì đem áp dụng trí tuệ đó vào cuộc 

sống mà tu tập và hành trì thông qua thiền định, để thể nghiệm và thể nhập 

sự thật của các pháp. Chính nhờ tu tuệ mà có được chánh trí, chứng ngộ Niết 

bàn tối thượng. Chính trí tuệ này là trí tuệ thâm nhập thực tại vô ngã của các 

pháp mà Ðức Phật có được ngay đêm thành đạo. 

4. Lợi ích của trí tuệ 



45 
 

Lợi ích của trí tuệ không thể nghĩ bàn đối với cuộc sống hiện tại và 

tương lai. Chính vì thế mà Phật giáo lấy trí tuệ làm sự nghiệp (duy tuệ thị 

nghiệp). Muốn xây dựng một cuộc sống hạnh phúc, an lạc trọn vẹn cho tự 

thân và cho tha nhân, muốn hiểu được chính mình và hiểu được người thì 

phải có trí tuệ để quán chiếu; muốn bước lên bờ giác ngộ giải thoát, trí tuệ vô 

lậu là yếu tố quyết định. Tu tập về trí tuệ vô lậu sẽ đạt được nhiều lợi ích. 

Tuy thế, tóm tắt lại thì có những lợi ích thiết thực thể hiện rõ qua các điểm 

sau: 

4.1. Trí tuệ tẩy trừ phiền não 

Phiền não là ngọn lửa luôn luôn ngủ ngầm và bốc cháy trong con người 

chúng ta bất cứ lúc nào. Nó có công năng thiêu đốt mọi hạnh lành, mọi công 

đức mà chúng ta đã tạo. Tu tập là nhằm từng bước đoạn trừ phiền não (tham, 

sân, si, mạn, nghi, ác kiến...). Vậy thì lấy gì để đoạn trừ phiền não? Ấy là trí 

tuệ. Trí tuệ ấy chất chứa lòng từ, bi, hỷ, xả, chánh định và chánh kiến. Phật 

giáo chỉ sử dụng một lưỡi gươm - gươm trí tuệ, và chỉ công nhận một kẻ thù 

- vô minh (Avijjà). Ðây là một minh chứng hiện thực và sống động, chứ 

không phải là lời nói suông. Và đạo Phật đặt sự hiểu biết bằng thực nghiệm 

lên trên hiểu qua sách vở và suy nghĩ. Phật giáo xây dựng cuộc sống an lạc, 

hạnh phúc bằng trí tuệ chứ không phải bằng đức tin. Ðức tin đối với Phật 

giáo chỉ là một phương tiện bước đầu trong tiến trình đi đến giác ngộ. Cốt 

tủy của đạo Phật là vậy. 

Trong Kinh Di Giáo, Ðức Phật dạy: “Này các Tỳ kheo, nếu người có 

trí tuệ thì không có tham trước, thường tự tỉnh giác, không để sanh ra tội lỗi. 

Thế là trong pháp của ta có thể được sự giải thoát... Người có trí tuệ chân 

thật, ấy là chiếc thuyền chắc vượt qua biển già, bệnh, chết; cũng là ngọn đèn 

chiếu sáng cảnh tối tăm mờ ám; là món thuốc hay trị các thứ bệnh; là lưỡi 

búa bén chặt đứt cây phiền não. Thế nên các ông phải dùng tuệ: văn, tư, tu 

mà tự làm cho thêm phần lợi ích. Nếu người có trí tuệ chiếu soi, dù cho nhục 

nhãn thì cũng là người thấy được rõ ràng”. 

4.2. Nếm được vị ngọt Thánh quả và xứng đáng được cúng dường 



46 
 

Chúng ta biết rằng tuệ được phát sanh là nhờ tu tập thiền định. Vị ngọt 

của Thánh quả là vị ngọt trong trạng thái thành tựu thiền định của các bậc 

Thánh. Trong lúc an trú tâm vào định cũng như xuất định, thì bậc Thánh giả 

cảm nhận được niềm hỷ lạc vô biên sâu lắng trong tâm thức, không thể diễn 

tả được trọn vẹn bằng ngôn từ. Vị ngọt thiền lạc ấy vượt ra ngoài nhận thức 

của phàm phu, vị ngọt ấy đậm nhạt khác nhau tùy vào công hạnh thành tựu 

của từng Thánh quả. Cũng như vị vua thưởng thức sự hoan lạc của bậc đế 

vương, chư Thiên thưởng thức Thiên lạc, còn các bậc Thánh thì thưởng thức 

Thánh lạc siêu thế. Thánh lạc này đạt được nhờ vào tâm tác ý duy nhất vào 

Niết bàn. Và chỉ có hành giả nào thực sự thành tựu trí tuệ trong tu tập thì 

mới cảm nhận được trạng thái ấy mà thôi. Người có được trí tuệ vô lậu như 

các bậc Thánh quả và chư Phật thì xứng đáng được sự cúng dường của chư 

Thiên và loài người. Vì đã thành tựu mọi công hạnh xuất thế, là ruộng phước 

của thế gian, là nơi quy ngưỡng của chúng sanh gieo trồng mọi công đức 

trong cuộc đời. 

4.3. Thẩm thấu được sự vật và thể nhập chân lý 

Lợi ích rốt ráo của tuệ là giúp cho hành giả nhìn thấy rõ nhân sinh và 

vũ trụ đúng như thật với bản chất của chúng; đó là thấy được duyên sinh tính, 

vô thường tính và vô ngã tính qua giáo lý Tứ đế và Duyên khởi. Do thấy 

được như vậy nên hành giả tự tin nơi mình khả năng chuyển mê khai ngộ. 

Trí tuệ mở cửa đi đến tự do (tự tại), xa lìa khổ đau do chấp thủ, không thấy 

có “ta” và “tự ngã của ta”. Từ đó mà thể nhập chân lý, đó là chân như, là tuệ 

giác của tự tâm, của bản lai diện mục, là Phật tính hằng chuyển. 

C. Kết luận 

Giới - Ðịnh - Tuệ là ba môn học căn bản nhất trong hệ thống giáo dục 

Phật giáo. Bởi vì toàn bộ giáo lý Phật giáo không nằm ngoài phạm vi Giới - 

Ðịnh - Tuệ. Do vậy, nói học Phật là học Giới - Ðịnh - Tuệ, tu Phật là tu Giới 

- Ðịnh - Tuệ.   

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Ðịnh nghĩa Tam vô lậu học. 



47 
 

2) Những đặc tính cơ bản của Giới - Ðịnh - Tuệ là gì? 

Bài 5: BA DẤU ẤN CỦA CHÁNH PHÁP (Tam pháp ấn) 

Nguyên Tuấn 

 

A. Dẫn nhập 

Tam pháp ấn là giáo lý mang tính pháp định trong hệ thống giáo lý của 

Phật giáo. Trong Kinh Tương Ưng III, Ðức Phật đã có lần hỏi các thầy Tỳ 

kheo: 

- Này các thầy, cái gì được thấy, được nghe, được nghĩ đến, được biết, 

được tìm cầu, được ý tư duy, cái ấy là thường hay vô thường? 

- Là vô thường, bạch Thế Tôn. 

- Cái gì vô thường là khổ hay vui? 

- Là khổ, bạch Thế Tôn. 

- Cái gì vô thường, khổ, chịu sự biến hoại, nếu không chấp thủ cái ấy, 

thì có thể khởi lên suy nghĩ: “Cái này là của tôi, cái này là tôi, cái này là tự 

ngã của tôi?”. 

- Thưa không, bạch Thế Tôn” (vô ngã). 

Như vậy, vô thường, khổ và vô ngã là ba dấu ấn xác định, chứng nhận 

tính chính thống của giáo lý đạo Phật. Mọi giáo lý của đạo Phật đều phải 

mang ba dấu ấn đó. Chính vì tính chất quan trọng này mà Tam pháp ấn luôn 

được nhắc đến trong hầu hết kinh điển, từ kinh tạng Nam truyền đến Bắc 

truyền và cả trong các bộ luận quan trọng như Luận Ðại Trí Ðộ của Bồ Tát 

Long Thọ. 

 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 



48 
 

Ấn là chiếc ấn hay khuôn dấu. Pháp có nghĩa là chánh pháp hay toàn 

bộ hệ thống tư tưởng trong lời dạy của Ðức Phật được ghi lại trong ba tạng 

thánh điển. Pháp ấn có nghĩa là khuôn dấu của chánh pháp. 

Tam pháp ấn là ba khuôn dấu của chánh pháp gồm vô thường, khổ và 

vô ngã. Ba khuôn dấu hay tính chất này xác định tính chính thống và đích 

thực của giáo lý đạo Phật nhằm đảm bảo mọi suy tư, ngôn thuyết, diễn giải, 

thực hành của người Phật tử không vượt ra ngoài mục tiêu giải thoát mà Ðức 

Thế Tôn đã tuyên thuyết. Mọi giáo lý không có ba khuôn ấn trên đều không 

phải của đạo Phật. 

Trong kinh tạng A Hàm, đôi khi Ðức Phật cũng dạy về Tứ pháp ấn là 

vô thường, khổ, vô ngã và Niết bàn (Kinh Tăng Nhất A Hàm - phẩm Tăng 

thượng thứ 23). Tuy nhiên, đấy chỉ là sự triển khai của Tam pháp ấn. Bởi lẽ, 

Niết bàn chỉ là tên gọi khác của vô ngã như Hòa thượng Thích Thiện Siêu đã 

khẳng định: “Niết bàn là một cái gì tuyệt đối không dung ngã... Hữu ngã là 

luân hồi mà vô ngã là Niết bàn” (Vô ngã là Niết bàn, tr.65). 

Tứ pháp ấn đôi khi cũng được phát biểu là vô thường, khổ, vô ngã và 

không (Kinh Tăng Nhất A Hàm - phẩm Thất tà tụ thứ 2). Cũng như trên, 

“không” vẫn chỉ là một cách nhìn khác về các điều kiện duyên khởi của mọi 

sự, mọi vật. Một hữu thể được gọi là vô ngã hoặc không vì bản chất của nó 

là do điều kiện nhân duyên tạo thành. Do vậy, có thể xem vô thường, khổ và 

vô ngã là một định thức chuẩn mực, tổng quát của Tam pháp ấn. 

II. Nội dung Tam pháp ấn 

1. Pháp ấn thứ nhất: Vô thường (Anitya) 

 

Pháp ấn đầu tiên hay khuôn ấn đầu tiên là vô thường. Vô thường, tiếng 

Phạn là Anitya, hàm nghĩa sự biến đổi, thay đổi, không cố định. Mọi giáo lý, 

học thuyết nào không mang dấu ấn này thì không phải là Phật pháp. 



49 
 

- Theo đạo Phật, tất cả mọi hiện tượng, sự vật trên thế gian do các tập 

hợp duyên sanh đều mang tính vô thường. Nói cách khác, vô thường nghĩa là 

sự vật không mang tính đồng nhất bất biến. Hòn núi là một tập hợp duyên 

sanh, thân thể con người là một tập hợp duyên sanh, lá cây rụng bên đường 

là một tập hợp duyên sanh, cho đến hạt bụi nhỏ cũng là tập hợp do duyên mà 

hiện hữu. Do vậy, hòn núi, thân thể con người, lá cây, hòn sỏi, hạt bụi... đều 

luôn biến đổi, không bao giờ có tính đồng nhất và phải chịu sự tác động của 

vô thường. Mọi sự, mọi vật trong thế giới hiện tượng từ các vật thể vĩ mô 

đến các thế giới vật chất hạt cực nhỏ vi mô như nguyên tử, hạt proton, hạt 

neutron... luôn biến chuyển, thay đổi liên tục không ngừng nghỉ. Tuy nhiên, 

không chỉ trong thế giới vật chất mà ngay cả trong thế giới tâm thức, vô 

thường vẫn luôn có mặt. 

- Trong đạo Phật, con người là sự cấu hợp của hai thành phần Danh và 

Sắc, hay phần tinh thần (các trạng thái tâm lý) và phần vật chất (thân thể sinh 

- vật lý), và hai thành phần này luôn ở trong trạng thái luôn luôn biến đổi 

như một dòng suối chảy mãi không ngừng trong đời sống con người. “Nó 

giống như giọt sương buổi sáng tan đi khi mặt trời vừa mọc; nó giống như 

bọt nước, như một dòng thác cuốn trôi đi tất cả những gì nó gặp và trôi chảy 

mãi không ngừng; nó giống như một con vật tại lò sát sanh, lúc nào cũng 

đương đầu với cái chết” (Kinh Tăng Chi Bộ III, tr.70). Mọi hoạt động, vận 

hành tâm lý: cảm giác, tri giác, tình cảm, tư duy... của con người luôn tồn tại 

trong khoảng thời gian cực ngắn mà đạo Phật gọi là sát na1. 

Trong khoa tâm lý học, các biến chuyển trạng thái tâm lý theo thời gian 

được chia làm hai loại là thường biến tâm lý và đột biến tâm lý. 

- Thường biến tâm lý là sự thay đổi các trạng thái tâm lý theo những 

phản xạ chức năng của ý thức và tập quán nghiệp. Ví dụ như vui thì cười 

nhưng sau đó buồn thì khóc lóc, ưu sầu. Thành đạt thì vui mừng, thất bại thì 

đau khổ, buồn rầu... 

                                                             
1 Sát na (Skrt: Kohana): một khoảng thời gian cực ngắn. Mỗi niệm tưởng thoáng qua trong tâm thức có 90 sát na. 



50 
 

- Ðột biến tâm lý là sự biến đổi tâm trạng đột ngột trong khoảng thời 

gian rất ngắn. Tần số dao động tâm diễn ra rất nhanh. Ví dụ như trạng thái 

tâm dao động, tán loạn trong khi gặp các sự cố nguy hiểm: nhà cháy, người 

thân qua đời.... Thường biến hay đột biến tâm lý đều phản ánh tính vô 

thường trong phương diện tinh thần của đời sống con người. 

Thế nhưng hiện tượng vô thường không tất yếu đưa đến khổ - pháp ấn 

thứ hai. Trong đoạn kinh ở phần dẫn nhập, nếu chỉ hiểu đơn giản rằng hễ vô 

thường là khổ, thì khi đó giáo lý vô thường không còn là một khuôn dấu của 

chánh pháp nữa. Trong thực tế, nếu không có vô thường thì sẽ không thể có 

sự sống và không thể có sự phát triển. Nếu hạt thóc giống thường tại thì nó 

không bao giờ trở thành cây lúa cho ra những hạt gạo trắng được, nếu sự vật 

không vô thường thì lịch sử tiến hóa của nhân loại sẽ không thể có và nền 

văn minh nhân loại sẽ chỉ luôn tồn đọng ở thời kỳ đồ đá cũ. Và nếu không có 

sự tác động của vô thường thì chúng ta sẽ không bao giờ có hy vọng đoạn 

tận các tập khí tham ái phiền não đang tiềm ẩn sâu kín trong nội tâm chúng 

ta. Do vậy, giáo lý vô thường đem lại niềm tin cho mọi nỗ lực sáng tạo và 

phát triển của con người. Vô thường là đặc chất đích thực của sự sống. 

2. Pháp ấn thứ hai: Khổ (Dukkha) 

Khổ trong tiếng Pàli là Dukkha, có nghĩa là sự bức bách, khó chịu, sự 

nóng bức... Theo Hán tự, “Khổ” có nghĩa là đắng - hàm ý sự đau khổ trong 

thế giới hữu tình chứa đựng nhiều vị đắng chát, chua cay, đem lại cảm giác 

bất an. Ðức Phật đã diễn tả sự khổ đau của con người như một sự bùng cháy, 

đổ vỡ của toàn thể thế giới: “Toàn thể thế giới bốc cháy, toàn thể vũ trụ đắm 

chìm trong khói lửa, toàn thể vũ trụ làm mồi cho lửa, toàn thể vũ trụ run lập 

cập” (Kinh Tương Ưng Bộ, tr.133). 

Khổ là một sự thật mang tính phổ biến và hiện diện với nhiều hình thái 

đa dạng. Ôn Như hầu Nguyễn Gia Thiều đã diễn bày nỗi khổ trần gian như 

một định chế đeo mang trọn một kiếp người: 

Trắng răng đến thuở bạc đầu 

Tử, sanh, kinh, cụ làm đau mấy lần 



51 
 

(Cung oán ngâm khúc, câu 59-60) 

Trong đạo Phật, khổ đau trong đời sống con người có đôi khi được 

trình bày qua 8 hiện tượng là: 1) Sanh là khổ. 2) Già là khổ. 3) Bệnh là khổ. 

4) Chết là khổ. 5) Buộc lòng phải sống chung với người mình không ưa thích 

là khổ. 6) Phải xa lìa những người thân yêu là khổ. 7) Mong muốn mà không 

được là khổ. 8) Chính thân ngũ uẩn là khổ. Cách nhìn này được Ðức Phật 

dạy trong bài pháp cực kỳ quan trọng, Kinh Chuyển Pháp Luân 

(Dhammacakkappavattana Sutta), cho năm vị đệ tử đầu tiên tại vườn Lộc 

Uyển. Trong các kinh về sau, khổ được phân biệt thành ba loại là khổ khổ, 

hoại khổ và hành khổ. Cách nhìn này đơn giản hơn và có thể giúp ta tìm căn 

nguyên của khổ. 

- Khổ khổ (Dukkha dukkhata) có nghĩa là một cảm thọ khó chịu (khổ 

thọ). Ví dụ như cảm giác đau đớn vì một chiếc răng hư là một khổ thọ, trời 

lạnh mà không có áo ấm, thân thể run cập là một khổ thọ, chứng kiến sự ra 

đi vĩnh viễn của người thân yêu là một khổ thọ, bị người khác chọc giận làm 

thương tổn đến danh dự, tức đến đỏ mặt tía tai là một khổ thọ... Nói chung, 

những cảm giác bất an trong thân thể vật lý và các trạng thái tâm sinh lý đều 

là khổ thọ, loại khổ thứ nhất. 

- Hoại khổ (Vinarupamam dukkhata) có nghĩa là những thứ vốn không 

khổ nhưng khi tiêu hoại thì sẽ tạo ra khổ. Ví dụ: Khi còn trẻ, thân thể chúng 

ta rất khỏe mạnh, nhưng khi tuổi già đến, thân ta sẽ suy nhược, lá gan của ta 

hiện giờ không bệnh nhưng theo thời gian nó sẽ yếu, sẽ bệnh, sẽ mất khả 

năng làm tiêu chất cholesterol. Nụ cười và khuôn mặt rạng rỡ ngày hôm nay 

có thể sẽ biến mất để nhường chỗ cho những giọt nước mắt ưu sầu ở ngày 

mai. Hễ có sinh thành là có hoại diệt. Ý tưởng này dễ đưa tới những cách 

nhìn bi quan. Do vậy, những thứ bây giờ tốt cách mấy cũng mang sẵn mầm 

khổ trong ấy. 

Nói cách khác, sự biến đổi từ trạng thái này sang trạng thái khác, sự 

biến hoại trong cơ chế tâm sinh vật lý của con người đem lại sự bất an, bứt 

rứt, không an tịnh trong tư duy và tình cảm là hoại khổ. 



52 
 

- Hành khổ (Samskhara dukkhata): Hành là các hiện tượng kết tập các 

điều kiện nhân duyên mà thành. Trong Kinh Ðại Bát Niết Bàn, có hai câu mà 

Ðức Phật luôn nhấn mạnh “chư hành vô thường, thị sanh diệt pháp”, có 

nghĩa là những thứ gì do nhân duyên tạo thành, sinh ra đều là vô thường, đều 

thuộc về thế giới tương đối, thế giới của sanh và diệt, của luân hồi sanh tử. 

Thân thể, thế giới bên ngoài thân ngũ uẩn, hoàn cảnh sống, các trạng thái 

tâm lý của con người như đã nói đều là nhân duyên sanh nên phải chịu sự tác 

động của vô thường. Vô thường, thay đổi thì thế nào cũng đưa đến khổ. Cho 

nên trong các hành, các hiện tượng đều chứa sẵn hạt giống của khổ hay gọi 

là hành khổ. 

Cả hai cách trình bày về khổ mang tính phân loại trên đều mang tính 

phổ quát. Thật ra, bất cứ khi nào phiền não xuất hiện thì khi đó khổ đau có 

mặt; và chỉ khi nào dòng tâm thức chúng ta không còn bị quấy nhiễu bởi 

bóng hình của phiền não thì khi đó là an lạc. Trong các bộ luận của Phật giáo 

có đề cập đến nhiều loại phiền não. Chẳng hạn trong 5 vị - 75 pháp của Luận 

Câu Xá (Abhidharma Kosa) do ngài Thế Thân viết vào đầu thế kỷ thứ V TL, 

có sáu đại phiền não và mười tiểu phiền não; Duy thức học, môn tâm thức 

học của Phật giáo thời phát triển, đã triển khai thành 6 loại phiền não chính 

và 20 loại tiểu tùy phiền não. Hẳn nhiên, đó cũng chỉ là những con số mang 

tính chất tượng trưng. Có rất nhiều loại phiền não và tùy thuộc vào tần số 

xuất hiện của chúng mà mức độ thống khổ sẽ khác nhau. 

Do vậy, hiện tượng vô thường không hẳn là nguyên nhân của mọi khổ 

đau trong cuộc sống. Nguyên nhân của khổ nằm trong nhận thức và thái độ 

sống tích cực hay tiêu cực của con người. Nhận thức là thấy rõ và đánh giá 

về một sự kiện, còn thái độ sống thuộc về hành vi và tâm lý chủ động của 

con người trước sự kiện đó. Sự vật luôn luôn biến đổi vô thường mà chúng ta 

cứ tưởng và mong ước chúng sẽ thường còn, tồn tại mãi mãi. “Cái khổ của 

con lừa, của con lạc đà chở nặng, cái khổ của kẻ trôi lăn trong lục đạo chưa 

gọi là khổ. Ngu si không nhận thức được thực tại, không biết được hướng đi 

mới thật là đau khổ” (Sa di luật giải, tr.103). Chính nhận thức sai lạc, cho 



53 
 

những gì vô thường là thường tại cho nên phát sinh mọi khổ đau. Thế nhưng, 

vì sao khổ lại là một pháp ấn của chánh pháp? 

Trong một lần, tại rừng Sa La song thọ ở Kosambi (Kiều-thướng-di), 

Ðức Thế Tôn đã dạy các thầy Tỳ kheo về lý do Ngài tuyên thuyết Bốn chân 

lý cao thượng (Tứ diệu đế): “Này các thầy, Như Lai đã dạy các thầy những 

gì? Như Lai đã dạy các thầy các sự thật về đau khổ, nguyên nhân đau khổ, 

đoạn diệt đau khổ và con đường đi đến diệt khổ. Tại sao Như Lai dạy các 

thầy các chân lý đó? Vì chúng thật sự có ích và cần thiết để đi đến một đời 

sống lý tưởng, vì chúng làm cho các thầy từ bỏ mọi dục lạc, giải thoát khỏi 

mọi say đắm, chấm dứt mọi khổ đau, đi đến thanh tịnh, giác ngộ, Niết bàn” 

(Kinh Tương Ưng Bộ V, tr.437). 

Như vậy, khổ đau chính là phát biểu ngắn gọn của Tứ diệu đế trong 

giáo lý Tam pháp ấn và cần được xem là một vấn đề thường trực trong thực 

tại cuộc đời và cả trong ý thức của người Phật tử. Chúng ta chỉ có thể trị 

được bệnh khi ý thức là chúng ta đang bệnh. Cũng vậy, giải thoát khổ đau 

chỉ trở thành hiện thực khi người Phật tử biết ý thức và thực nghiệm về khổ 

đau trong cuộc sống nội tại. Một khi không nhận chân về chân tướng của 

cuộc đời và nuôi dưỡng ảo tưởng cuộc đời là hạnh phúc, bị buộc ràng trong 

cuộc sống vật chất dễ dãi, chúng ta rất dễ đánh mất đi mục đích tu tập của 

mình. Can đảm nhìn thẳng vào khổ đau để giải quyết, đó là nhận thức căn 

bản. Như hoa sen được nuôi dưỡng bằng đất bùn, lý tưởng giải thoát được 

nuôi dưỡng bằng nhận thức căn bản ấy. Toàn bộ hệ tư tưởng, đạo học của 

Phật giáo cũng được bắt nguồn từ nhận thức ấy. Có thể khẳng định không 

một kinh điển nào trong đạo Phật không đề cập đến khổ và con đường đi ra 

khỏi khổ đau. Chính vì vậy, khổ đau được xem là một khuôn dấu của chánh 

pháp. 

3. Pháp ấn thứ ba: Vô ngã (Anatman) 

 

Vô ngã là giáo lý đặc biệt quan trọng trong Phật giáo. Giáo lý này là hệ 

quả thẩm sát liên tục các nguyên lý duyên khởi - vô thường. Vô thường là 



54 
 

tính thay đổi trong khi vô ngã là tính không đồng nhất. Khi một cái gì do 

nhân duyên mà thay đổi thì nó không còn tính cách đồng nhất, do đó nó vô 

ngã, hay về bản chất nó không có chủ thể riêng biệt. Ví dụ nói cái bàn là vô 

thường là bởi vì chúng ta thấy rõ nó đang thay đổi, đang biến hoại dần dần 

về hình thức; nhưng nói cái bàn là vô ngã thì chúng ta phải nhìn bằng cái 

nhìn duyên khởi. Trong cái nhìn đó, cái bàn là một tập hợp của các điều kiện 

nhân duyên, của cây gỗ, của công sức người thợ... Nhiều hệ tư tưởng khác 

cũng đã đề cập đến ý niệm vô thường. Chẳng hạn, khi đứng trên bờ sông 

nhìn xuống dòng nước đang trôi chảy, Ðức Khổng Tử đã viết: “Thệ giả như 

tư phù, bất xả trú dạ?”, nghĩa là “Trôi chảy hoài, ngày đêm không thôi, như 

thế này ư?”. Héraclite cũng nhìn tính vô thường qua dòng sông nhưng với 

góc độ khác: “Bước xuống cùng một dòng sông, thường gặp phải những 

dòng nước mới. Linh hồn cũng thoát ra từ nơi ẩm ướt” (Theo Triết học Hy 

Lạp - La Mã, Viện KHXH TP HCM, 1994). Cả Nho gia và triết học phương 

Tây nhìn chung tuy có ý niệm về tính vô thường, nhưng dường như không 

có ý niệm về tính vô ngã trong vạn sự, vạn vật. Do đó, có thể nói giáo lý vô 

ngã của Ðức Phật là một giáo lý mang tính cách mạng rất vĩ đại. Ngay trong 

bài pháp thứ hai tại vườn Nai, Kinh Vô Ngã Tướng (Anattalakkhana sutta), 

Ðức Phật đã dạy tính vô ngã trong thân năm uẩn của con người: “Này các 

thầy, sắc (rùpa: thể chất, thân thể vật lý) này là vô ngã. Này các thầy, nếu 

trong sắc có ngã như vậy, sắc không phải chịu đau khổ và ta có thể ra lệnh 

“sắc phải như thế này hay phải như thế kia”. Nhưng vì sắc không có ngã (vô 

ngã), nên sắc này còn phải chịu khổ đau và không thể có trường hợp (ra lệnh) 

“sắc này phải như thế này hay sắc phải như thế kia” (Kinh Tương Ưng Bộ III, 

tr.66). 

Các uẩn còn lại: thọ (cảm giác), tưởng (tri giác), hành (các trạng thái 

tâm lý và thái độ tâm lý), thức (nhận thức) cũng tương tự. Cả năm uẩn tạo 

thành một ý niệm giả tạo về một “cái ngã” hay một hữu thể chúng sanh đồng 

nhất, không thay đổi. Từ đó rất dễ dàng sanh ra tâm lý tham đắm, mê say, 

ôm ấp, bảo thủ và chấp chặt vào những gì thuộc về năm uẩn (ngã sở). Thế 

nhưng, mọi hữu thể hay ngã thể ấy luôn chuyển biến theo quy trình tương 

quan duyên khởi. Sự sinh thành và hoại diệt trong hình thể và ngay trong bản 



55 
 

chất của năm uẩn là kết quả của các điều kiện nhân duyên và quá trình sanh, 

già, bệnh, chết; hay hình thành, tồn tại, thay đổi, hoại diệt, luôn là chân lý 

công ước cho mọi con người và mọi loài, mọi vật. 

Một lần, tại thành Xá Vệ, Ðức Phật cũng dạy các thầy Tỳ kheo về tính 

vô ngã trong một vật thể nhỏ bé như miếng phân bò: “Này các thầy, cho đến 

một ngã thể nhỏ như thế này cũng không thường còn, thường hằng, thường 

trú, không chịu sự biến hoại, vĩnh viễn thường hằng, thường trú. Nếu có một 

ngã thể nhỏ như thế này, này các thầy, là thường còn, thường hằng... thường 

trú, thì đời sống phạm hạnh để chơn chánh đoạn tận khổ đau không thể trình 

bày (Kinh Tương Ưng Bộ III, phẩm Hoa, tr.259). Sự thiếu suy tư, cân nhắc 

trong hành vi đối với thực tại vô ngã của vạn sự, vạn vật thường là nẻo 

đường dẫn đến các phiền lụy, tham ái - nguyên nhân gần dẫn đến khổ đau. 

Pháp ấn vô ngã không những xác định tính pháp định của chánh pháp mà 

còn là đặc tính riêng biệt trong giáo lý đạo Phật. Chính vì tầm quan trọng 

này, vô ngã được xem là pháp ấn thứ ba trong Tam pháp ấn. 

III. Mối liên hệ giữa Tam pháp ấn trong cơ chế tâm lý của người tu tập 

Ưu tư lớn nhất đối với người tu tập là làm sao tìm được sự an tịnh nội 

tâm trong cuộc sống. Mọi phương pháp hành trì (pháp môn tu tập) trong đạo 

Phật đều có định hướng đưa người tu tập vượt khỏi bức màn vô minh, tham 

ái - nguồn gốc của khổ đau. Vô minh và tham ái chính là cội rễ của mọi suy 

tư, hành vi thiên chấp. Một khi thái độ sống của chúng ta bị nhuốm màu 

chấp thủ (bảo thủ ý kiến và bị cột chặt trong tư tưởng nào đó), khi đó khổ 

đau có mặt. Hai ý niệm mà con người thường bị lôi cuốn và bị buộc ràng là 

“cái tôi” hay tự ngã và các quan điểm, lý thuyết, học thuyết tư tưởng... Trong 

đạo Phật, sự chấp thủ hai đối tượng này được gọi là ngã chấp và pháp chấp. 

Ngã chấp là chấp chặt vào ý niệm cho rằng mọi sinh thể trong đời đều 

có một bản chất đồng nhất hay một “linh hồn” tồn tại mãi mãi. Trong khi đó, 

pháp chấp lại thuộc về sự bảo thủ trong quan niệm, ý kiến và cho rằng chúng 

luôn luôn đúng trong mọi trường hợp, với mọi con người khác nhau trong 

các hoàn cảnh khác nhau. Chẳng hạn, trong Kinh Brahman sutra của học 



56 
 

phái Védanta, một học phái ở Ấn Ðộ vào thời Ðức Phật, con người được 

xem là thuộc về một cá ngã, và cá ngã ấy do Phạm Thiên (Brahman: tương 

tự khái niệm Thượng đế của một số tín ngưỡng ngày nay) sanh ra. Từ đó 

sinh ra ý niệm con người chỉ là một bộ phận của Phạm Thiên, từ vô thủy đến 

nay tuy khác hình tướng (nghĩa là mỗi người sanh ra đều có dung mạo, hình 

dạng khác nhau) nhưng đồng nhất và bị an bài trong hệ thống luân hồi. Do 

vậy, mục đích duy nhất trong đời sống ấy chỉ là khoảng thời gian đi tìm lối 

ra khỏi luân hồi để tự giải thoát và trở về hợp nhất với cội gốc cũ của mình là 

Phạm Thiên. 

Các quan điểm và học thuyết ca tụng, cổ xướng cho ý niệm “có một 

thực thể vô hình thường còn mãi mãi trong mỗi hiện hữu” như vậy dường 

như hiện diện trong hầu hết các tôn giáo cùng thời Ðức Phật và còn ảnh 

hưởng khá đậm nét trong đời sống tinh thần của nhân loại ngày nay. Do vậy, 

nền đạo học Phật giáo trên cơ sở Tam pháp ấn mang tính cách mạng như trên 

thường tạo ra những mối ưu tư như: “Nếu con người luôn biến đổi, vô 

thường, không có thật ngã thì ai tạo nghiệp, ai chịu quả báo?”, hay “Nếu 

không có ngã thì cái gì sanh tử luân hồi trong các thú?”. (Theo Luận Thành 

Duy Thức - HT Thích Thiện Siêu dịch và chú, tr.38 & 39). Trong Kinh Năm 

Vị - Kinh Tương Ưng Bộ III, Ðức Phật đã dạy các thầy Tỳ kheo phương pháp 

quán niệm về bản chất thật sự của thân năm uẩn trong khi tu tập trên cơ sở 

Tam pháp ấn như sau: 

- Này các thầy, các thầy nghĩ thế nào? Sắc... thọ... tưởng... hành... 

thức... là thường hay vô thường? 

- Bạch Thế Tôn, là vô thường. 

- Cái gì là vô thường là khổ hay là lạc? 

- Bạch Thế Tôn, là khổ. 

- Cái gì vô thường, khổ, chịu sự biến hoại, có hợp lý không khi quán 

cái ấy là: cái này là của tôi, cái này là tôi, cái này là tự ngã của tôi? 

- Bạch Thế Tôn, không. 



57 
 

- Do vậy, này các thầy, thân năm uẩn này dù ở quá khứ, hiện tại, vị lai 

hoặc ở trong thân hay ở ngoài thân, thô hay tế, thắng hay liệt, xa hay gần, 

cần phải được như thật quán với chánh trí như sau: “Cái này không phải là 

của tôi, cái này không phải là tôi, cái này không phải là tự ngã của tôi”. 

Lời dạy trên chính là câu đáp trọn vẹn và khái quát nhất cho tất cả mọi 

nghi vấn phát xuất từ ý thức chấp thủ và bảo vệ tự ngã. 

Tuy nhiên, cần hiểu vô thường, khổ và vô ngã theo tinh thần của giáo 

lý duyên khởi. Trong đạo Phật, một giáo pháp trùm chứa tất cả các giáo pháp 

khác, và tất cả giáo pháp sống nằm ở trong tâm thức mỗi người. Ðó là tinh 

thần của các câu: “Nhất pháp nhập nhất thiết pháp, nhất thiết pháp nhập nhất 

pháp” và “Nhất thiết duy tâm tạo” trong Kinh Hoa Nghiêm (quyển V, phẩm 

Thiện Tài đồng tử sở vấn, tr.316 & 478). Do vậy, trong thực tại của thế giới 

hiện tượng, vô thường cũng chính là vô ngã khi đứng về phương diện thời 

gian để thẩm định. Và khổ đau thật sự không phải nằm trên bình diện hiện 

tượng sanh tử, thành hoại của con người và thế giới, mà phụ thuộc rất nhiều 

vào nhận thức của con người đối với tính vô thường, vô ngã của vạn sự, vạn 

vật. 

C. Kết luận 

Nhận thức đúng hay có chánh kiến đối với các hoạt động tâm sinh vật 

lý của bản thân là có cái nhìn thật rõ về ba pháp ấn vô thường - khổ - vô ngã 

của năm uẩn. Chừng nào mọi suy tư của con người còn bị buộc ràng trong 

các ý niệm về sự thường trú vĩnh hằng của tự ngã và các pháp chấp sai lầm, 

khi đó Tam pháp ấn vẫn còn giá trị và hiện hữu giữa cõi đời. Với người Phật 

tử, Tam pháp ấn chính là ba chiếc chìa khóa để mở cánh cửa đi vào giải thoát, 

là ba phương pháp quán niệm để chuyển hóa tự thân. Và vô thường, khổ, vô 

ngã như đã trình bày cũng là các khuôn dấu, nguyên lý y cứ để hiệu chỉnh, 

tái thẩm định mọi lý thuyết, ngôn luận, pháp môn tu tập trong đạo Phật. 

 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Ðịnh nghĩa và giải thích ngắn gọn nội dung của Tam pháp ấn. 



58 
 

2) Học viên hiểu như thế nào lời dạy của Ðức Phật trong Kinh Năm Vị 

(Kinh Tương Ưng Bộ III) về phương pháp quán niệm của tự thân: “Cái này 

không phải là của tôi, cái này không phải là tôi, cái này không phải là tự 

ngã của tôi”. 

 

Bài 6: BỐN ĐỀ MỤC QUÁN NIỆM 

(Tứ niệm xứ) 

Thích Phước Lượng 

 

A. Dẫn nhập 

Sau khi thành đạo, Ðức Thế Tôn đã vận dụng phương tiện để dẫn dắt 

chúng sanh đến với con đường giác ngộ theo từng cấp độ tùy thuận. Bốn đề 

mục quán niệm là một trong những phương pháp tu tập được Thế Tôn thuyết 

giảng đầu tiên. 

Giáo lý Ðức Phật thuyết giảng tuy bao la từ nhân sinh đến vũ trụ, 

nhưng tựu trung vẫn xoay quanh vấn đề con người. Lấy con người làm đối 

tượng quán chiếu để thấy được vũ trụ vạn hữu, pháp môn Bốn đề mục quán 

niệm giúp chúng ta nhận diện được sự thật của tự thân, tha nhân và xã hội. 

Ðó cũng chính là ý nghĩa cao cả mà Ðức Phật nhắm đến khi muốn giác ngộ 

chúng sanh. 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 

Giáo lý Phật giáo khẳng định rằng: Muốn thấu triệt một sự vật hiện 

tượng nào, nhất thiết phải dùng phương pháp quán niệm. Không có quán 

niệm thì không thể đánh giá được sự vật chân thật, khách quan được. Quán 



59 
 

là dùng trí tuệ để tư duy, soi rọi và phân tích đối tượng, để thấu triệt được 

bản chất sự vật. Niệm được hiểu một cách đơn giản là nhớ nghĩ đến đối 

tượng để thực hiện một quá trình quán sát, tư duy. Ở giai đoạn sơ khởi thì 

niệm là tiền đề cho quán. Nếu không có niệm thì quán không thể xảy ra. 

Niệm còn có nghĩa là ký ức lưu giữ đối tượng sau khi quán. Nếu đối tượng 

cho ta một kết quả tích cực, lợi ích cho việc tu tập dẫn đến giác ngộ, thì ta 

dùng niệm để nhớ nghĩ mà hành trì. Trong giáo lý Tứ diệu đế, Bốn đề mục 

quán niệm được Thế Tôn tuyên giảng ở phần Ðạo đế. Trước hết, đây là một 

pháp môn tu tập quân bình về chỉ và quán. Gồm có: 

1. Quán niệm về thân bất tịnh 

2. Quán niệm về thọ khổ 

3. Quán niệm về tâm vô thường 

4. Quán niệm về pháp vô ngã 

Theo dõi về sự có mặt của thân, các cảm thọ, tâm thức và các pháp, 

đây gọi là thiền chỉ. Ði sâu vào quán tánh sanh diệt để thấy được bản chất 

của chúng, đây gọi là thiền quán. 

II. Nội dung Bốn đề mục quán niệm 

1. Quán niệm về thân 

Quán niệm về thân có nghĩa là thực hành thiền định về thân. Thực hành 

phép quán niệm này để ý thức được về sự bình yên, thanh thản trong cuộc 

sống hiện tại, để thực hành nếp sống oai nghi và để thấy được mặt trái của 

thân này. 

1.1. Quán thân thông qua hơi thở 

Ðây là hình thức quán sổ tức (đếm hơi thở). Tuy nhiên, quán thân 

thông qua hơi thở không chỉ có đếm hơi thở mà còn phải theo dõi hơi thở 

vào, hơi thở ra dài ngắn như thế nào và biết rõ như vậy. Nói cách khác, lúc 

ấy ta đang ý thức và nhận biết chính mình. Hơi thở đối với sự sống con 

người là tối quan trọng. Con người có thể nhịn ăn, nhịn uống trong một thời 



60 
 

gian dài, nhưng mạng sống sẽ kết thúc nếu thiếu thở trong vài phút đồng hồ. 

Trong Kinh Tứ Thập Nhị Chương, Ðức Phật hỏi các vị Sa môn: Mạng người 

sống được bao lâu? Vị thứ nhất trả lời trong vài ngày. Vị thứ hai trả lời trong 

một bữa ăn. Phật bảo hai vị ấy chưa hiểu đạo. Vị thứ ba trả lời mạng sống 

trong chừng hơi thở. Phật khen vị ấy là người hiểu đạo. Chúng ta thở suốt 

ngày suốt đêm, nhưng ít khi chúng ta nắm bắt được hơi thở của mình. Chúng 

ta quá bận bịu lo cho cái ăn cái mặc mà quên đi tính diệu dụng của hơi thở. 

Chúng ta chưa quan tâm hơi thở cho buồng phổi và trái tim của chúng ta. 

Khi lo lắng, cáu giận làm cho tim đập nhanh, phổi khó hấp thu không khí, thì 

chính lúc này việc nắm bắt hơi thở là hết sức quan trọng, giúp ta lấy lại trạng 

thái bình tĩnh của tâm và điều hòa của thân. Khi hơi thở và thân thể được 

điều hòa thì trạng thái an tịnh của thân sẽ sanh khởi. 

Thật ra, việc hít vào thở ra sâu cạn chưa phải là điều quan trọng. Ðiều 

quan trọng hơn cả là ta có ý thức được trong khi thở. Phật dạy khi hít vào thở 

ra ta phải ý thức theo dõi hơi thở ấy. Hơi thở ra dài, ngắn thì phải biết là dài, 

ngắn thật sáng suốt và tỉnh táo. Ngày nay trong cuộc sống văn minh hiện đại, 

con người hoạt động như con thoi trong khung cửi. Con người có thể thực 

tập phép quán niệm hơi thở để đem lại sức khỏe cũng như năng suất công 

việc. Ở mức độ cao hơn, nó giúp hoàn thiện và phát triển trí lực. 

1.2. Quán thân thông qua các cử chỉ hoạt động 

Ðây là hình thức quán thân thông qua đi, đứng, ngồi, nằm, các hoạt 

động khác của thân, nhằm kiểm soát hoạt động của thân bằng chánh niệm. 

Có nghĩa là dùng chánh kiến để duy trì và phát huy chánh ngữ, chánh nghiệp, 

chánh mạng. 

Thật ra, ý nghĩa của việc quán niệm là nhằm tập trung tư tưởng để sanh 

khởi ý thức. Ðức Phật khuyến cáo người Phật tử phải ý thức trong từng hành 

động dù nhỏ nhặt nhất. Cũng như ý thức về hơi thở, khi đi ta biết mình đang 

đi, khi đứng biết mình đang đứng... Biết như vậy để cảm nhận hành động 

được trọn vẹn trong giây phút hiện tại. Sống như vậy là sống trong chánh 

niệm, sống trong tỉnh thức và trong an lạc. Ý thức về bước đi của mình để 

thấy rằng ta đang đi giữa đất trời mây nước, với cỏ cây hoa lá chim muông... 



61 
 

Mỗi bước đi của ta đang hòa với cảnh vật, không gian và thời gian, hòa với 

cả vũ trụ bao la, và vũ trụ bao la đang có mặt trong mỗi bước đi của mình. Ý 

thức rằng lời nói ta đang nói có mặt của tham lam, sân hận hay không. Bởi vì 

ngôn từ mà ta nói ra đều hàm chứa những tâm tư, suy nghĩ của mình. Trong 

cuộc sống, đôi lúc chúng ta không có đủ bản lĩnh để ý thức và kiểm nghiệm 

về mình. Cuối cùng ta chỉ có ý thức về sự nông nổi, và cuộc sống bị đánh 

mất trong giây phút hiện tại. 

Thường thì trong cuộc sống, chúng ta bị chi phối bởi quá khứ và tương 

lai. Do vậy, ta không thưởng thức được hạnh phúc hiện tại. Hãy nhìn một 

người đang ngồi trong giảng đường nghe pháp, nhưng tâm người ấy đang 

nghĩ đến số tiền cho vay chưa lấy lại được và đang tìm cách lấy lại trong một 

ngày gần đây. Thử hỏi người ấy có cảm nhận trọn vẹn nguồn pháp lạc hay 

đang vun đắp cho một mối lo toan sầu não? Do vậy, ý nghĩa thật sự của việc 

tỉnh thức đối với hoạt động của thân là sống với hành động hiện tại. Khi ta ý 

thức, tỉnh táo trước một hành động thì có hai khả năng xảy ra: hoặc ta đang 

đắm mình trong hành động, sống với hành động mà không nghĩ gì khác 

ngoài chánh niệm, giác tỉnh, không thấy mình trong hành động thì ngay đó 

đã là một kết quả tốt đẹp rồi. Hoặc là ta tự ý thức đến cái “tôi” trong hành 

động, tức tư duy hữu ngã gắn liền với hành động. Như vậy, ý thức về hành 

động của thân để nhiệt tâm tinh cần thì đó là ý nghĩa đích thực của chánh 

niệm tỉnh giác. Còn khi ý thức ta đang hành động gắn liền với cái “tôi” thì 

đó là bước đầu quay về với sự tự chủ trong dòng vận hành của tự thân. 

Như vậy, quán thân thông qua các hành động nhằm giúp ta kiểm soát 

hoạt động của thân bằng chánh niệm, để thực tập oai nghi chánh hạnh, đưa ta 

trở về sống với hiện tại; xa lìa lối sống tìm cầu hạnh phúc bằng tưởng tượng, 

bằng mong cầu và bằng hồi tưởng. 

1.3. Quán thân bất tịnh thông qua các bộ phận sai biệt cấu thành 

Bình thường ta ít khi để ý đến thân thể của mình một cách chi tiết. Ta 

chỉ quan tâm nó về những nhu cầu như ăn uống, ngủ nghỉ... làm thế nào cho 

có sức khỏe, cho thân hình cân đối đẹp đẽ. Ta tự hào và trân quý thân ta, vì 

dưới con mắt mọi người ta có được một thân thể đẹp đẽ... Ta nâng niu, nuôi 



62 
 

dưỡng và bảo vệ nó tối đa. Ngược lại ta thật khổ đau và hổ thẹn khi ta có 

một khuyết tật nào đó trên thân như mắt lé, mũi tẹt... ta cảm thấy khổ tâm 

khi đối diện với mọi người. 

Thế nhưng dù đẹp hay xấu, thân này vẫn là bất tịnh, là duyên sinh, vô 

thường, vô ngã. Trong quan điểm truyền thống của Phật giáo, thân con người 

là do tứ đại hợp thành, tức bốn yếu tố: đất, nước, gió, lửa, hay còn gọi là bốn 

giới: địa giới là chất rắn (xương, thịt), thủy giới là chất lỏng (máu, mủ...), 

hỏa giới là sức nóng (nhiệt độ), phong giới là sức động (hơi thở). 

Trong Kinh Niệm Xứ (Trung Bộ I), Ðức Phật đã dạy phương pháp quán 

sát thân tứ đại như sau: quán từ lòng bàn chân lên đến đỉnh tóc được bọc bởi 

lớp da và chứa đầy những thứ sai biệt bất tịnh. Không những thế, thân này 

bất tịnh ngay khi còn nằm trong bụng mẹ, hấp thụ huyết khí mà sống. Sự bất 

tịnh và tính giả hợp của thân này càng được biểu lộ rõ hơn, mạnh mẽ hơn khi 

ta quán một thi thể quăng ngoài nghĩa địa. Bước thứ nhất là quán thi thể 

trương phồng lên, thối rữa ra. Bước thứ hai quán thi thể ấy bị các loài chim 

và côn trùng ăn thịt. Bước thứ ba quán thi thể ấy chỉ còn lại bộ xương kết 

dính với nhau nhờ vào các sợi gân. Bước thứ tư là quán thi thể ấy chỉ còn lại 

các đốt xương trắng rời rạc, theo thời gian tan hoại thành bột trắng. Trong 

khi quán niệm như vậy, người Phật tử biết rõ rằng: “Thân này tính chất là 

như vậy, bản tánh là như vậy, không vượt khỏi tánh ấy”. Ðấy là lời khẳng 

định chắc thật của Thế Tôn. Thân này chịu sự chi phối của sanh, già, bệnh, 

chết. Thời gian trôi qua thì mạng sống cũng giảm dần. Một thân thể mà ta 

yêu chuộng ngày nào giờ đây chỉ còn lại đống tro tàn nguội lạnh. Xấu - đẹp, 

giàu - nghèo, sang - hèn... đều như thế cả. 

Tuy nhiên, quán thân là bất tịnh, là vô thường không có nghĩa là ta bi 

quan về nó, bỏ rơi hay hủy diệt nó. Ðức Phật không cho phép người Phật tử 

bi quan về bất cứ một điều gì trong cuộc sống. Nếu chúng ta thấy được mặt 

trái của thân mà bi quan, tức chúng ta tự hủy hoại thân mình. Ðó là đi ngược 

lại lý tưởng cao đẹp của Thế Tôn. 



63 
 

Bởi lẽ, mục đích của quán thân bất tịnh là nhằm đưa con người vượt 

khỏi những vướng mắc, quỵ lụy đau khổ chấp trước vào thân này. Quán như 

vậy nhằm để đối trị lòng ham muốn sắc dục. 

Tóm lại, quán thân có thể được hiểu trên hai mặt: quán phần thô và 

quán phần tế. Phần thô là quán các hoạt động bên ngoài của thân như đi, 

đứng, ngồi, nằm... Phần tế là quán thân này do tứ đại hợp thành, được kết 

cấu với nhau qua các thứ bất tịnh. 

2. Quán niệm về thọ 

2.1. Thọ là gì? 

Thọ là nói tắt của cảm thọ. Khi nhận lấy một vật gì, hay chấp nhận một 

điều gì thì gọi là thọ. Thọ gồm có thân thọ và tâm thọ. Hai mặt này tương tác 

với nhau. Có thể thân thọ mà tâm không thọ, hoặc thân và tâm đồng cảm thọ. 

Từ ý này, ta có nội dung của thọ gồm có ba trạng thái: lạc thọ là tâm lý hưng 

khởi sung sướng, thích thú trước đối tượng. Khổ thọ là trạng thái tâm lý khổ 

não, buồn chán... Bất khổ bất lạc thọ là tâm lý trung dung, không thiên lệch 

về phía lạc cũng như về phía khổ. Ta có thể hiểu rằng: lạc thọ và khổ thọ là 

tâm lý chủ quan, bất khổ bất lạc thọ là tâm lý khách quan. 

Cảm thọ là cơ sở không thể thiếu được trong việc hình thành tâm thức 

của con người. Do vậy, quán niệm về cảm thọ chính là khảo sát tâm lý con 

người. 

2.2. Nội dung của quán niệm về thọ 

Ðể cảm thọ có mặt, điều tất yếu phải hội đủ ba yếu tố: nội căn, ngoại 

trần và xúc. Kinh Tương Ưng III, Ðức Phật dạy rõ: “Thọ do nhãn xúc sanh, 

thọ do nhĩ xúc sanh... thọ do ý xúc sanh. Do xúc sanh khởi nên thọ sanh khởi, 

do xúc đoạn diệt nên thọ đoạn diệt”. Sáu xúc xứ là những ấn tượng về tình 

cảm liên hệ mật thiết với tất cả nhận thức của sáu giác quan: mắt, tai, mũi, 

lưỡi, thân và ý khi đối diện với sáu cảnh trần tương ứng: sắc, thanh, hương, 

vị, xúc, pháp. Cơ sở của những cảm thọ khổ, vui, trung tính là gì? Ðức Phật 

dạy: “Này các Tỳ kheo, do duyên tiếp xúc với lạc nên lạc thọ khởi. Do duyên 



64 
 

tiếp xúc với khổ nên khổ thọ khởi. Do duyên tiếp xúc với bất khổ bất lạc nên 

bất khổ bất lạc thọ khởi” (theo Kinh Trung Bộ III, số 140). Và làm thế nào 

để nhận diện được thọ? Ðó là phải có mặt của ý thức. Khi căn và trần duyên 

nhau, nếu không có ý thức về nó thì sẽ không có cảm tưởng về lạc thọ, khổ 

thọ, hay bất khổ bất lạc thọ. Khi ta nhìn vào một bông hoa thì có hai khả 

năng xảy ra: hoặc có sự đánh giá xấu đẹp, hoặc không có một sự đánh giá 

nào. Nếu ý thức được bông hoa đẹp, có hương thơm... thì cảm giác lạc thọ sẽ 

sanh khởi. Nếu bông hoa có những điểm dị ứng với ta thì ta cảm thấy khó 

chịu, khi đó cảm giác khổ thọ sanh khởi. Còn khi nhìn bông hoa ta vẫn cảm 

nhận được sắc đẹp, hương thơm hoặc những dị ứng khó chịu, nhưng ta 

không bận tâm về nó, không thích thú cũng không buồn chán, đó là trạng 

thái tâm lý không khổ không vui sanh khởi. Ðức Phật khẳng định: “Khi thức 

được trong sạch, trong trắng, vị ấy biết được một số sự việc nhờ thức ấy. Vị 

ấy thức tri được lạc, được khổ, được bất lạc bất khổ” (sđd). 

Chúng ta thọ những gì và tại sao nói thọ là khổ? Cả ba trạng thái lạc 

thọ, khổ thọ, bất khổ bất lạc thọ có thể thuộc về vật chất, có thể không thuộc 

về vật chất; thuộc về nội thọ hay thuộc về ngoại thọ. Ta thọ nhận cái thân 

này là của ta, là ta. Muốn thân này tồn tại và đẹp đẽ, ta thọ nhận thực phẩm 

và y phục, những nhu cầu trang bị cho cuộc sống; và luôn có khuynh hướng 

muốn thọ nhiều hơn để chứng tỏ “cái ta” với cuộc đời. Thọ càng nhiều 

chúng ta càng thấy hạnh phúc, nhưng thực ra sự đau khổ luôn có mặt cùng 

niềm hạnh phúc. Con người luôn lo sợ cái thân này chết sớm không thọ 

hưởng được của cải vật chất đã tạo ra. Ðồng thời họ luôn lo sợ của cải bị 

đánh cắp và thật khổ đau khi điều ấy xảy ra. Khi sa cơ lỡ vận trở nên trắng 

tay, con người lại càng đau khổ, cuộc đời đối với họ bây giờ là một bờ vực 

thẳm. Ðó là nỗi khổ của những lạc thọ thuộc vật chất. Cảm thọ tiền tài, danh 

vọng địa vị, tiếng khen, lời chê, lòng tham, sân hận, lòng yêu thương của 

người... là những cảm thọ không thuộc vật chất. Khi sáu căn duyên sáu trần 

sinh ra cảm thọ thì đây thuộc về ngoại thọ. Cảm thọ về các trạng thái thiền 

lạc gọi là nội thọ. Chung quy dù cảm thọ thuộc vật chất hay không vật chất 

đều do tâm bị ràng buộc trong ngũ dục: tài, sắc, danh, thực, thụy (tức các 

ham muốn về tiền bạc của cải, sắc đẹp, danh vọng địa vị, ăn ngon, ngủ kỹ). 



65 
 

Tuy nhiên, cảm thọ đưa đến khổ đau hay an lạc tùy thuộc rất nhiều vào mức 

độ giác ngộ của chúng ta. Ðối với người Phật tử có tu tập, có trí tuệ quán 

chiếu thì luôn làm chủ được tâm mình trước những cảm thọ. Biết cảm giác 

ấy là vô thường và sẽ dễ bị trói buộc bởi cảm giác ấy, người Phật tử không 

nhận cảm thọ ấy bằng dục vọng. Sống trong lạc thọ nhưng không hệ lụy, 

sống trong khổ thọ nhưng không khổ đau cùng cực vì có quán sát và liễu tri 

được bản chất của chúng. 

3. Quán niệm về tâm 

3.1. Tâm là gì? 

Khi bàn về tâm là bàn đến một vấn đề phức tạp bởi vì khó mà định 

nghĩa tâm như thế nào. Ta không thể nói tâm là... như nói đến một sự vật cụ 

thể. Vì lẽ, nói đến con người là nói đến hoạt động của thân và tâm. Hoạt 

động của thân thuộc phần thô, hoạt động của tâm thuộc phần tế. Tuy thế, ta 

vẫn nắm bắt và nhận diện được nó. Ta vẫn thường nghe nói đến tâm qua các 

khái niệm: tâm thiện, tâm ác, tâm ích kỷ, tâm tham, tâm sân... Tất cả đều là 

những biểu hiện của tâm trong đời sống. Trong cùng một thời điểm không 

thể có hai niệm đồng tồn tại. Tâm thiện đang hoạt động thì vắng mặt tâm ác, 

tâm tham hoạt động thì vắng mặt tâm bố thí (tâm từ). 

3.2. Nội dung của quán niệm về tâm 

Quán tâm tức là ta đang dùng tâm để quán tâm, ngay trong bản thân 

của tâm mà không phải quán sát một đối tượng nào khác ngoài tâm. Tức là ta 

đang ý thức về tâm mình để thấy được sự có mặt và hoạt động của nó. Như 

đã đề cập, con người năm uẩn được chia làm hai phần thân và tâm. Thân 

thuộc về sắc, và tâm chính là thọ, tưởng, hành, thức. Thân và tâm có một sự 

liên hệ mật thiết với nhau. Thân là cơ sở hoạt động của tâm và tâm mượn 

thân để biểu hiện. Tâm là vô hình nhưng nó có những đặc tính của thân. Nó 

có thể xúc chạm được (giao cảm), nó cũng có cảm giác đau khổ và an tịnh. 

Vì vậy mà con người luôn tồn tại một căn bệnh trầm kha khó chữa: tâm bệnh. 

Thân bệnh là do năm căn bất hòa (thiếu ăn, thiếu uống, thiếu thuốc men...). 

Tâm bệnh thì có nhiều nguyên nhân, nhưng nguyên nhân chính là do tham, 



66 
 

sân, si: những vi trùng gây bệnh. Tham về của cải vật chất, địa vị, tình cảm... 

Tham không được thì sân hận, khổ đau sầu não mà sinh ra bệnh. Và thân 

bệnh có thể đưa đến tâm bệnh và ngược lại. Có khi thân bệnh nhưng tâm 

không bệnh, và có khi tâm bệnh đưa đến thân bệnh. 

Tâm chúng ta không cố định tại một chỗ nào cả, mà nó thường xuyên 

biến chuyển từ trạng thái này sang trạng thái khác, tùy theo điều kiện khách 

quan hay chủ quan của chủ thể và đối tượng. Trong Phật giáo, tâm thường 

được ví như con vượn leo cây, chuyền từ cành này sang cành khác suốt ngày. 

Niệm trước như vậy niệm sau đã khác, sanh diệt liên tục như dòng thác đổ. 

Hôm nay yêu thương người hết mực, ngày mai lại ghét bỏ. Tâm là do nhân 

duyên sanh diệt. Do vậy, tâm không phải là một thực thể tồn tại độc lập. 

Trên cơ sở đó, tâm không có cái ngã của nó. Tâm sanh là do sắc, thọ, tưởng, 

hành và thức. Bản thân của các yếu tố này cũng do duyên sinh, vô thường, 

vô ngã. Cho nên tâm cũng vô thường, vô ngã. Ðức Phật dạy: “Này các Tỳ 

kheo, chấp tâm thức là thường còn, còn sai lầm và tệ hại hơn là chấp thân 

xác là thường còn. Vì thân xác người còn có thể tồn tại vài chục năm cho tới 

một trăm năm, còn tâm thức của người thì sanh diệt đổi thay trong từng giây 

phút” (Tạp A Hàm II). Thật nguy hiểm khi chấp rằng tâm là thường còn, là 

bất biến. Nếu chấp như vậy thì cuộc đời này quả là một xã hội bất bình đẳng 

và mãi mãi rối loạn, băng hoại. Vì nhân tâm con người không thể thay đổi 

được. Vai trò của giáo dục, đạo đức sẽ không có giá trị. Người tham vẫn cứ 

tham, người sân vẫn cứ sân. Không có quá trình tu tập đi đến giác ngộ giải 

thoát. Chúng ta biết rằng nghiệp là do tâm tạo, mà đã chấp tâm là thường thì 

làm sao chuyển đổi được nghiệp. Như vậy, trầm luân vẫn cứ trầm luân, 

không thể khai phóng trí tuệ để đi vào giác ngộ. 

4. Quán niệm về pháp 

4.1. Pháp là gì? 

Chữ “pháp” không có nghĩa giới hạn ở những sự vật cụ thể thuộc về 

thế giới vật chất không tri giác. Theo giáo lý đạo Phật, chữ pháp được hiểu 

với ý nghĩa rộng rãi, bao hàm cả vũ trụ và nhân sinh, vật chất và tinh thần, 

tâm lý và vật lý. Pháp được chia làm hai nhóm: sắc pháp và tâm pháp. Sắc 



67 
 

pháp có hình chất gây trở ngại và không có tri giác; như cái bàn, cái cây, ly 

nước... Tâm pháp là pháp không có hình tướng, không thể nhìn thấy được, 

nhưng có tri giác. Ở đây, con người hội đủ hai pháp ấy. Ðó chính là con 

người ngũ uẩn: sắc, thọ, tưởng, hành và thức. Sắc pháp là sắc trong năm uẩn 

(thân thể vật lý). Tâm pháp là thọ, tưởng, hành, thức; là thế giới tâm thức nội 

tại mà tác dụng của nó là suy lường, tư lự... để biểu hiện các trạng thái tâm lý 

buồn, vui... Ví dụ sự dao động của tâm khi hoạt động của Năm triền cái và 

Năm thiền chi1, hay hoạt động của Thất giác chi2. 

4.2. Nội dung của quán niệm về pháp 

Con người là đối tượng để thực hành quán niệm pháp. Vì nó hợp đủ 

sắc pháp và tâm pháp. Người Phật tử quán chiếu thân ngũ uẩn để ý thức 

được mối liên hệ giữa bản thân và vũ trụ vạn hữu. Nếu không có vũ trụ thì 

hợp thể ngũ uẩn này không có được. Từ thực tính này ta càng thấy rõ về ý 

nghĩa vô ngã của các pháp. 

Trong các kinh luận của Phật giáo Phát triển, vô ngã bao gồm pháp vô 

ngã và nhân vô ngã, hay sắc pháp vô ngã và tâm pháp vô ngã. Ở đây sắc 

pháp được chỉ chung cho thân người và các pháp ngoại giới. Sắc pháp và 

tâm pháp đều nương vào nhân duyên mà thành nên chúng là hư vọng. Kinh 

Lăng Nghiêm dạy: “Nhân duyên hòa hợp hư vọng hữu sanh, nhân duyên ly 

tán hư vọng hữu diệt”. Khi nhìn vào cốc nước chanh, nó không có tự ngã của 

nó. Vì nó không phải là một thực thể độc lập, mà nó chỉ có mặt trong mối 

tương quan duyên khởi: nào là nước, nào là đường, là chanh... Tâm của ta 

cũng vậy, nó tùy thuộc vào nội căn ngoại cảnh, vào xúc, thọ, tưởng, hành, 

thức. Khi chủ thể nhận thức và đối tượng nhận thức đều duyên sinh vô ngã 

thì còn một cái ngã nào để tồn tại mà chấp trước. 

Cần nói thêm rằng, thân và tâm chỉ tồn tại trong một thời gian nào đó 

rồi theo quy luật sinh, thành, hoại, diệt mà mất đi. Thân không thể tồn tại 

                                                             
1 Năm triền cái: là năm sự ngăn che trí tuệ, là chướng ngại cho việc tu tập thiền định gồm: tham dục, sân hận, hôn trầm - 

thụy miên, trạo cử, nghi. Năm thiền chi: có bản chất ngược lại với năm triền cái, chúng là những yếu tố nhiếp phục năm 

triền cái để đưa tâm vào định, gồm: tầm, tứ, hỷ, lạc, nhất tâm. 
2 Thất giác chi (còn gọi là Thất Bồ đề phần): là bảy phương tiện đưa đến giác ngộ, gồm: trạch pháp, tinh tấn, hỷ, khinh an, 

niệm, định, xả. 



68 
 

ngoài tâm, tâm không thể tồn tại ngoài thân. Cũng như sắc không thể tồn tại 

ngoài thọ, tưởng, hành, thức. Do vậy, Phật giáo không chấp nhận một linh 

hồn trường cửu sau khi sắc thân hủy diệt. Sở dĩ có một tư tưởng về một linh 

hồn trường cửu và xem đó là ngã, là do khẳng định tính tự tồn của con người 

theo thời gian vô tận. Ý tưởng về một linh hồn, ngã như vậy - theo Phật giáo 

là thật sai lầm và trống rỗng. Ðó chỉ là một khái niệm vọng tưởng của tâm 

thức sai lạc không thể có mặt trong thực tại. 

III. Ý nghĩa nhất quán và lợi ích thiết thực khi tu tập Bốn đề mục quán 

niệm 

Khi chọn Bốn đề mục quán niệm để tu tập, chính là tu tập tự thân. Bởi 

vì giải thoát sanh tử luân hồi cho con người là mục tiêu chính mà Ðức Phật 

nhắm vào cuộc đời này. Hiểu được chính mình thì hiểu được tha nhân và vạn 

hữu. Thấy được nhân duyên sanh diệt, vô thường, vô ngã trong con người thì 

thấy được các pháp khác cũng như thế. 

Tính vô thường nơi con người là ấn tượng mạnh mẽ nhất làm ta thức 

tỉnh. Một con vật hay một cây xanh chết không đủ sức mạnh cho ta giác tỉnh 

bằng chính bản thân con người. Trong quá trình quán niệm các đề mục ấy, ta 

thấy chúng có chung một đặc điểm về mặt bản thể - đó là tính nhân duyên 

sanh diệt, vô thường, vô ngã. Ðó cũng là đặc tính chung cho tất cả các pháp 

hữu vi1. Thật ra, nói quán thân bất tịnh, quán tâm vô thường chỉ là một cách 

nói để làm nổi bật lên đặc điểm biểu hiện rõ nét nhất của chúng mà thôi. Ví 

dụ thân bất tịnh thì rất dễ nhận diện. Thân bất tịnh là chính nó bất tịnh. Còn 

tâm bất tịnh thì vi tế hơn. 

Do vậy, pháp quán niệm này trước hết là đưa thân và tâm trở về sống 

với giây phút hiện tại. Xua đuổi quên lãng và phân tán để duy trì chánh niệm 

và duy trì sự sống. Bốn đề mục quán niệm là giáo lý thực tiễn được rút ra từ 

những thể nghiệm thiết thân trong đời sống. Ðó cũng là yếu lý trong giáo lý 

đạo Phật: không tách rời cuộc sống, mà liên hệ mật thiết với đời sống. Khi 

                                                             
1 Pháp hữu vi: các pháp sinh ra do nhân duyên tạo tác, đối lại với pháp vô vi là không do nhân duyên tạo tác, đó là chân 

như, Phật tánh. 



69 
 

quán niệm về thân là quán niệm về phương diện vật lý, tức là thấy được sự 

tổng hợp các yếu tố vật chất cụ thể tạo nên thân người và thấy được sự bất 

tịnh của thân khi còn sống cũng như khi chết nhằm đối trị lòng ham muốn 

sắc dục. Quán niệm về cảm thọ và tâm thức là quán niệm trên phương diện 

tâm lý, tức là thấy được sự sanh khởi và sự biến chuyển vô thường của tâm, 

nhằm để hiểu biết tâm và làm tâm thanh tịnh. Quán niệm về pháp để thấy 

tính vô ngã mà xa rời chấp trước. Tâm Kinh Bát Nhã dạy: “Khi Bồ Tát Quán 

Thế Âm quán chiếu về hợp thể ngũ uẩn và phát hiện ra cái trống rỗng của tự 

ngã thì Ngài vượt qua tất cả mọi khổ đau ách nạn”. Khi sự thăng trầm và tính 

cách vô thường của vạn hữu không chi phối đời sống tâm linh nội tại thì ta 

vượt qua được khổ đau như Bồ Tát Quán Âm vậy. 

Ðức Phật đã khẳng định lợi ích của việc tu tập Bốn niệm xứ này: “Ðây 

là con đường duy nhất đưa đến thanh tịnh cho chúng sanh, vượt khỏi sầu não, 

diệt trừ khổ ưu, thành tựu chánh trí, chứng ngộ Niết bàn” (Kinh Niệm Xứ, 

Trung Bộ I). 

C. Kết luận 

Ðối với cuộc sống thực tại, nếu Bốn đề mục quán niệm được tu tập thì 

con người sẽ phần nào vượt qua được những chướng ngại liên hệ đến thân và 

tâm. Tập khí thế gian khiến con người khó có thể vượt qua những căn bệnh 

tâm sinh lý được xem như là bản năng tiềm ẩn. Con người luôn có chiều 

hướng sống trong dục vọng, khát ái. Khi bản năng không được giáo dục thì 

khổ đau vẫn còn chồng chất. Hướng giáo dục của Bốn đề mục quán niệm lấy 

tự tâm và tự thân làm cơ sở. Dù được giáo dục qua Bốn đề mục quán niệm, 

thấy rõ bản chất con người và sự vật là như vậy, thấy được sự tác hại khi 

đắm trước, thấy được lợi ích khi xuất ly, nhưng thông thường chúng ta chưa 

có đủ bản lĩnh để tự chủ và giới hạn mình trước sức mạnh của lòng ham 

muốn. Ðó là do chúng ta chỉ mới hiểu vấn đề mà chưa thực sự hành trì. Cần 

chú ý rằng, người học Phật khác với người tu Phật. Học Phật chỉ để làm giàu 

kiến thức Phật học, thỏa mãn nhu cầu tìm hiểu, là người chỉ mới đứng ngoài 

ngõ mà chưa vào trong nhà. Người học Phật lại vừa tu Phật mới chính là 

người thực sự sống và hành trì theo chánh pháp. Chính những người này mới 



70 
 

có được hạnh phúc lâu dài, thành tựu đạo hạnh và có khả năng chứng ngộ. 

Cái hiểu chưa phải là vốn sống thực sự của người cầu đạo. Hành trì mới là 

vốn sống, là cốt lõi của người Phật tử trên bước đường tìm về giải thoát. 

-oOo-  

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Trình bày sơ lược nội dung các đề mục quán niệm. 

2) Học viên hãy trình bày các lợi ích thiết thực khi tu tập Bốn đề mục 

quán niệm theo kinh nghiệm bản thân. 

 

Bài 7: BẢY PHƯƠNG PHÁP ĐI ĐẾN GIÁC NGỘ 

(Thất giác chi) 

Thích Thiện Bảo 

 

A. Dẫn nhập 

Giáo lý đạo Phật được xem là một nền giáo lý thực nghiệm, nhằm giải 

quyết những vấn đề về con người, đưa con người thoát khỏi những khổ đau 

trói buộc do chính con người tạo nên, và nó đã trở nên một phương tiện, hay 

một phương pháp giúp cho mọi người vượt khỏi những bế tắc trong đời sống 

mà con người gặp phải, hay nói cách khác, giáo lý đạo Phật là những phương 

thuốc trị những căn bệnh cho mọi người, chính vì thế mà chúng ta thường 

nghe: “Chúng sanh đa bệnh, Phật pháp đa phương” (chúng sanh có nhiều 

bệnh, Phật pháp cũng có nhiều phương thuốc trị cho nhiều căn bệnh khác 

nhau). Thất giác chi là bảy phương pháp nhằm giúp cho chúng sanh thoát 

khỏi những vọng niệm mê lầm để đạt sự tỉnh giác trong đời sống. 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 



71 
 

Thất giác chi (Satta sambojjhanga, Seven Factors of Enlightenment), 

còn gọi là Thất bồ đề phần, Trung Hoa dịch là Giác đạo (con đường đưa đến 

giác ngộ), một trong những thắng pháp (paramattha dhamma) của 37 phẩm 

trợ đạo được Ðức Phật đề cập ở phần Ðạo đế. Thất giác chi là bảy phương 

pháp tu tập nhằm giúp cho hành giả đạt được giác ngộ, thành tựu đạo quả 

giải thoát. 

II. Nội dung của Thất giác chi 

1. Trạch pháp giác chi (Dhammavicaya sambojjhanga) 

Trạch là sự chọn lựa, pháp là pháp môn, trạch pháp là sự chọn lựa pháp 

môn tu tập sao cho phù hợp với trình độ căn cơ của chính mình. Nó còn giúp 

cho mọi người nhận thức một cách sáng suốt để phân biệt, lựa chọn một cách 

chính xác những phương thức khế hợp với chính mình, vì thế cho nên các vị 

Tổ sư thường dạy: “Thuốc không có quý tiện, lành bệnh là thuốc hay, pháp 

không có đốn tiệm (mau, chậm), hợp cơ là pháp diệu”. Chọn được hướng để 

đi đúng với chánh pháp là chúng ta đã thực hiện tinh thần trạch pháp giác 

chi. Trong Kinh Sa Di Thập Giới nói: “Cái khổ ở địa ngục, của con lừa, con 

lạc đà chở nặng chưa phải là khổ, không tìm thấy được hướng đi mới thực sự 

là khổ”. Người muốn có một chánh tư duy (suy tư một cách chân chánh) 

phải thực hành trạch pháp, vì chính đây là một phương pháp phân tích, suy 

luận nhận chân các giá trị hiện thực. Ðạo Phật xem sự tự giác trong niềm tin 

phải được qua gạn lọc của trí tuệ được gọi là chánh kiến (sự thấy biết một 

cách chân chánh), điều này Ðức Phật nói: “Tin ta mà không hiểu ta là phỉ 

báng ta”. Trong Kinh Kamala (Tăng Chi I), Ðức Phật nói: “Ðừng vội tin 

tưởng một điều gì dù điều đó thường nghe nhắc nhở đến luôn. Ðừng tin 

tưởng điều gì mà điều đó là một tập tục đã qua cả ngàn xưa để lại. Ðừng tin 

tưởng những điều sáo ngữ hay bất cứ một điều gì mà người ta thường nói 

đến nhiều quá. Ðừng tin tưởng bất cứ điều gì, dù cho điều đó là bút tích của 

thánh nhân xưa để lại bảo ta phải tin. Ðừng tin một điều gì dù điều đó ở dưới 

mãnh lực của ông thầy hay nhà truyền giáo. Tất cả những sự thật, theo suy 

nghiệm riêng của mình và sau khi xác nhận rõ ràng, phù hợp với lẽ phải, tạo 



72 
 

thành hạnh phúc riêng cho mình và hạnh phúc cho tất cả mọi người thì chính 

đó là sự thật và ta cố gắng sống theo sự thật ấy”. Người xưa cũng thường dạy: 

“Thà ngàn năm không ngộ, còn hơn một phút sai lầm”. Tổ Lâm Tế nói: 

“Nhất niệm hào ly, thiên địa huyền cách” (Một niệm lìa xa, đất trời xa cách). 

Nếu chúng ta chọn sai con đường đi không đúng chánh pháp thì muôn kiếp 

khó tìm lại được. Cho nên trạch pháp giác chi là yếu tố để giúp người học 

Phật nhận thức một cách sáng suốt, tỉnh táo trên con đường chọn lựa pháp 

môn tu tập. 

2. Niệm giác chi (Sati sambojjhanga) 

Niệm là nhớ nghĩ, giác là sự tỉnh giác. Niệm giác chi là luôn luôn nhớ 

đến sự tỉnh giác. Ðây là phương pháp được Ðức Phật đề cập nhằm giúp cho 

con người phát triển tuệ giác, đồng thời có công năng làm cho các vọng niệm 

không dấy khởi. Như chúng ta biết, tạp niệm là nguyên nhân làm cho con 

người nghi ngờ và thoái hóa, nó là bước trở ngại đáng kể cho tuệ giác phát 

triển, làm phân tán sức mạnh của tâm thức. 

Trái lại, chánh niệm giúp cho chúng ta nhận thức một cách rõ sự vật 

hiện tượng qua các pháp vô thường, khổ, vô ngã trong đời sống, những đổi 

thay của những dục niệm, cho chúng ta cái nhìn xét đoán chuyển biến của 

tâm thức trong từng sát na sanh diệt, thấy rõ các tà niệm, có nhận thức đúng 

đắn (chánh kiến) và nhờ đó chúng ta nhận thức rõ sự thật của các pháp. 

Niệm giác chi giúp cho chúng ta luôn tỉnh táo trong mọi hoàn cảnh khi đối 

diện với thực tế của đời sống. 

3. Tinh tấn giác chi (Virya sambojjhanga) 

Tinh tấn giác chi là nỗ lực chuyên ròng hướng đến tỉnh giác để loại trừ 

các tư hoặc, thực hành chánh pháp làm cho tuệ giác được phát triển, dù 

chúng ta có một lý tưởng cao đẹp nhưng thiếu chuyên chú, nỗ lực và bền bỉ 

(tinh tấn) thì khó thành tựu được chí nguyện. Nhà triết gia Huxley đã nói: 

“Mục đích tối cao trong đời người là sự hành động, không phải là sự hiểu 

biết suông”. Vì thế cho nên tinh tấn là yếu tố tối quan trọng trong việc thực 

hiện lý tưởng giải thoát giác ngộ; thiếu sự tinh tấn, nỗ lực của tự thân để tạo 



73 
 

thành sức mạnh nội tại thì không thể chiến đấu chống giặc phiền não. Hình 

ảnh đầy sinh động dưới cội cây bồ đề khi Ðức Bổn Sư Thích Ca dùng bát 

sữa của Sujàta, xong Ngài quăng bát đựng sữa xuống dòng sông Ni Liên 

Thuyền và phát đại nguyện: “Dù thân ta có khô, máu ta có cạn, nếu không 

thành đạo, ta nguyện không rời khỏi chỗ ngồi này”. 

Tinh tiến: tinh bất tạp tiến bất thoái 

Ý tưởng chỉ ở trong đầu, còn hành động mới là cần thiết 

Qua đó, chúng ta nhận thấy trong tu tập hay đời sống thường nhật của 

con người, bao giờ sự thành công cũng dành cho những con người siêng 

năng và chăm chỉ (tinh tấn), thiếu chuyên cần thì dù có thông minh đến đâu 

cũng khó thành tựu được sự nghiệp. Ðức Phật dạy: “Hết ngày này qua tháng 

khác, hết giờ nọ sang giờ kia, người thợ vàng phải nỗ lực công phu mới lọc 

được vàng ròng. Con người muốn cho thân tâm trong sạch cũng phải cố 

gắng rèn luyện như thế” (Pháp Cú). 

4. Hỷ giác chi (Piti sambojjhanga) 

Hỷ giác chi là sự vui có tỉnh giác, khi tu tập, chúng ta luôn luôn cảm 

nhận niềm an lạc trong đời sống hàng ngày, không bị phiền não trói buộc, 

tùy hỷ với những thiện pháp mà mọi người xung quanh đã đạt được. Vì thế 

cho nên người tu tập phải biết khởi tâm hoan hỷ trong mọi hoàn cảnh để 

vượt qua mọi chướng duyên, trở ngại trên bước đường tìm cầu sự an lạc giải 

thoát. Nếu như trong đời sống không có sự vui tỉnh giác thì việc tu tập của 

hành giả khó mà đạt được cứu cánh của sự giác ngộ. Trong nền giáo lý của 

đạo Phật, tâm hỷ là yếu tố cơ bản, có công năng chuyển hóa và hóa giải các 

cấu uế phiền não, nó là nhân tố giúp cho người thực hành pháp cảm nhận 

phấn khởi trên bước đường tu tập, giúp cho hành giả có một niềm tin mãnh 

liệt để đi đến thành tựu đạo quả Bồ đề. Mục đích chính của đạo Phật là 

“chuyển mê khai ngộ, ly khổ đắc lạc” (chuyển sự mê mờ làm cho chúng 

sanh giác ngộ, lìa khổ được vui). 

5. Khinh an giác chi (Passaddhi sambojjhanga) 



74 
 

Khinh có nghĩa nhẹ nhàng, an là an ổn, khinh an giác chi là trạng thái 

nhẹ nhàng an lạc tỉnh giác trong đời sống, luôn luôn thư thái do đạt được 

niềm hỷ lạc thanh tịnh của các pháp thiện. Nó có công năng làm cho các 

phiền não trói buộc bị tiêu trừ và đối trị những bất thiện tâm sở làm dao động 

bất an. Khi người tu tập đạt được khinh an sẽ cảm nhận một trạng thái nhẹ 

nhàng, ví như người bị bệnh qua được cơn đau lâu ngày hành hạ cơ thể. Do 

đó, họ có thể vững bước trên con đường đi tới đích vì đã đạt được sự nhẹ 

nhàng của tâm. 

Trong Kinh A Hàm kể một pháp thoại: Có một vị Tỳ kheo đang ngồi 

tĩnh tọa trong rừng bỗng nhiên tâm hoan hỷ phát sanh thốt lớn lên: “Ôi, hạnh 

phúc quá. Ôi, hạnh phúc quá...”. Những người bạn đồng tu ngồi bên cạnh 

nghe được liền đem bạch lại với Phật. Ðức Phật nhân câu chuyện đó giảng 

cho mọi người nghe và hỏi vị Tỳ kheo kia nguyên nhân vì sao khi tĩnh tọa lại 

phát ra những lời như thế? 

Vị Tỳ kheo bạch Phật: “Trong lúc ngồi thiền đạt được trạng thái an lạc, 

cảm nhận thân tâm được nhẹ nhàng, con có thốt ra những lời đó vì trước đây 

con làm quan trong triều, có đầy đủ cao lương mỹ vị, kẻ hầu người hạ nhưng 

không ngày nào con cảm thấy yên tâm, luôn luôn lo sợ bị người khác chiếm 

lấy quyền lực, địa vị của mình, đối với nhà vua thì sợ bị khiển trách do kẻ 

sàm tấu tâu lên. Trái lại từ khi con vào đây sống với đời sống phạm hạnh, 

con thấy không bị những bất an sợ hãi lo lắng như ở triều đình, nên khi ngồi 

tĩnh tọa dưới gốc cây, con cảm nhận có một niềm an lạc khinh an (nhẹ nhàng) 

hạnh phúc tràn ngập trong lòng nên con thốt lên những lời như thế”. 

6. Ðịnh giác chi (Samadhi sambojjhanga) 

Ðịnh là samadhi, là giữ tâm an trụ vào một điểm, một đối tượng, không 

cho tâm phan duyên phóng đi nơi khác. Ðịnh giác chi là tâm luôn luôn an 

định tỉnh giác, không bị chi phối bởi phiền não vọng tưởng và các duyên bên 

ngoài tác động vào tâm thức. Chúng ta biết giáo lý đạo Phật là giáo lý nội 

quan, cho nên việc thực hành chánh định không thể thiếu trong đời sống của 

người con Phật. Mục tiêu của đạo Phật là giúp con người quay lại tìm về 

chính mình, nhận chân giá trị của mọi giá trị không có giá trị nào bằng giá trị 



75 
 

nơi con người, vì chính hạnh phúc hay khổ đau đều do con người tạo nên. 

Cho nên Ðức Phật từng nói: Con người là tối thượng. Việc tu tập để tâm 

định không có nghĩa là để biết người khác, tìm tòi “soi căn, soi kiếp của 

người khác”, hay để có thần thông, phép lạ trị bệnh chữa tà, sai khiến quỷ 

thần, những điều đó trái với tinh thần đạo Phật. Trái lại, định của Phật dạy là 

để chữa căn bệnh vọng tưởng chạy theo cảnh duyên bên ngoài, không nhận 

chân được giá trị của nguồn hạnh phúc của chính mình, đây thực sự là điểm 

khác biệt của đạo Phật với các tôn giáo khác. 

7. Xả giác chi (Upekkhà sambojjhanga) 

Xả là upekkhà, do hai từ gốc upa là đúng đắn, chân chánh, vô tư, và 

ikkha trông thấy, nhận thức, suy luận. Vậy, upekkhà là trông thấy đúng đắn, 

nhận định chân chánh, hoặc suy luận vô tư, không luyến ái, không ghét bỏ, 

không ưa thích cũng không bất mãn. Kinh Jãtaka nói: “Trong hạnh phúc, 

trong phiền não, lúc thăng, lúc trầm, ta phải giữ tâm như đất. Cũng như thế, 

trên đất, ta có thể vất bất cứ vật gì, dầu chua, ngọt, sạch, dơ, đất vẫn thản 

nhiên, một mực trơ trơ. Ðất không giận cũng không thương”. Dùng tuệ quán 

đối trị với chấp thủ của tâm, không để cho bóng dáng của vọng tưởng lưu lại 

nơi tâm thức, luôn luôn để tâm đạt được sự an tịnh, đó là chúng ta thực hành 

tâm xả. Không một đối tượng nào có thể làm cho người có tâm xả bị lay 

chuyển. Thuận và nghịch cảnh không làm cho người có tâm xả cảm thấy bất 

an trước những thuận nghịch của ngoại duyên. Bát phong không làm cho 

người thực hành pháp xả bị cuốn theo. Người thực hành tâm xả không chấp 

thủ vào các pháp mình đã tu, đã đạt được. Kinh Kim Cang Sớ nói: “Người tu 

tập phải như thuyền qua sông, khi thuyền đã cập bến, nếu ta không bỏ để lên 

bờ thì đừng hòng đi đến đâu và biết được gì”. 

III. Một số ý niệm khi thực hành pháp giác chi 

1) Khi thực hành trạch pháp giúp cho người con Phật nhận thức một 

cách độc lập, tự do, tự chủ, có tỉnh giác, không bị những tín điều, giáo điều, 

những xu hướng ỷ lại vào những quyền năng thần lực gia hộ, phù trì, làm 



76 
 

đức tin bị mù quáng, thủ tiêu hết mọi ý chí suy tư tự chủ cá nhân của con 

người. 

2) Con người luôn luôn bị những tà niệm, tạp niệm chi phối không giữ 

được chánh niệm, phân tán sức mạnh nội tại, làm tiêu tan ý chí với những 

hoài nghi tìm cầu viển vông không thiết thực. Thực hành niệm giác chi là 

chúng ta đã điều chỉnh tâm sinh lý về mặt tự thân. 

3) Thực hành pháp tinh tấn giác chi là chúng ta loại trừ tính biếng nhác, 

do dự và bất nhất trong đời sống khi gặp nhiều chướng duyên trắc trở. Có thể 

nói tinh tấn là yếu tố phát triển đức tính kiên trì giúp cho con người thành 

công trên bước đường lập nghiệp. 

4) Những lo âu phiền muộn là nguyên nhân gặm nhấm thiêu đốt con 

người trở nên héo tàn theo thời gian, cho nên người ta thường nói: “Nụ cười 

hơn mười thang thuốc bổ”. Thật vậy, ứng dụng hỷ giác chi là chúng ta có nụ 

cười trong tỉnh thức. Ngài Dhammanda nói: “Bí quyết của một đời sống 

hạnh phúc và thành công là cố gắng làm những điều đáng làm trong hiện tại, 

không lo âu tương lai, không phiền muộn về quá khứ”. 

5) Mọi sự chấp trước bất an, sợ sệt đều là những nguyên nhân làm cho 

thân tâm chúng ta nặng nề không thoải mái trong đời sống, bực dọc trong 

sinh hoạt. Thực hành khinh an giác chi là chúng ta có một thân tâm nhẹ 

nhàng, trút bỏ gánh nặng của lo âu, sợ hãi. Thảnh thơi tự tại ung dung trong 

công việc là chúng ta đã thể hiện người con Phật hưởng được pháp vị của 

Phật. 

6) Oán thù, chiến tranh, tranh chấp quyền lợi hơn thua, phải quấy làm 

khổ mình, khổ người. Mọi sự đổ vỡ hạnh phúc, bạn bè thân thuộc, trong gia 

đình đều bắt nguồn từ nguyên nhân không làm chủ được tâm. Hành pháp 

định giác chi là người con Phật học pháp làm chủ mình, phát triển sức mạnh 

tinh thần, không bị những tác duyên bên ngoài sai khiến. 

7) Những đố kỵ, ganh ghét, bỏn xẻn đều bắt nguồn từ chỗ thiếu tâm xả 

mà ra, cho nên phiền não khổ đau cũng từ nơi đất này phát sinh trổ quả. 

Thực hành xả giác chi là chúng ta đã mở rộng lòng từ, buông xả, tiêu trừ hết 



77 
 

mọi tâm lý nhỏ hẹp, ích kỷ, đập tan tường thành cá nhân chủ nghĩa. Vì thế 

cho nên muốn cho đời sống của mình và người có hạnh phúc an vui, phải 

thực hành xả giác chi: chỉ có lòng thương yêu chân thật đặt trên tư tưởng 

bình đẳng mới đem lại ý nghĩa cho cuộc sống. 

C. Kết luận 

Những yếu tố trên cho chúng ta một nhận thức: Chỉ có con đường thực 

hành bảy phương pháp đưa đến giác ngộ (Thất giác chi) mới đem lại đời 

sống an vui hạnh phúc, thoát khỏi khổ đau mà Ðức Phật đã tuyên bố: “Nước 

của bốn biển chỉ có một vị duy nhất, đó là vị mặn của muối; giáo pháp của 

Như Lai cũng thế, chỉ có một vị, đó là vị giải thoát”. 

-oOo- 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Thất giác chi là gì? 

2) Hãy giải thích tóm tắt từng giác chi. 

3) Trong những giác chi thì giác chi nào giúp cho người Phật tử xây 

dựng quyền tự do cá nhân tuyệt đối? 

4) Theo quan niệm của riêng từng cá nhân thì Thất giác chi góp phần 

được gì trong việc xây dựng một gia đình tin Phật có hạnh phúc? Cho thí dụ 

về gia đình mình sau khi ứng dụng tu tập. 

 

 

Bài 8: NHÂN QUẢ QUYỀN LỢI NGHĨA VỤ 
TRÁCH NHIỆM VÀ QUYỀN LỢI 

Khải Thiên 

 



78 
 

A. Dẫn nhập 

Héraclite, một triết gia Hy Lạp cổ đại, bảo rằng: “Không ai có thể đặt 

chân hai lần trên cùng một dòng nước”. Ðiều đó đã nói lên sự chuyển biến 

liên tục của con người và thế giới sự vật hiện tượng. Tất cả hiện hữu ấy đều 

là hiện hữu của tương duyên, chúng luôn diễn ra trong vòng nhân quả. Và 

cũng chính trong mối tương quan nhân quả này mà vấn đề luân lý đạo đức 

Phật giáo được đặt ra dưới tên gọi của nghiệp thiện và ác. Do đó, nói đến 

nhân quả - nghiệp báo là nói đến một tiến trình tạo tác của con người, và từ 

đó hình thành đời sống an lạc hoặc khổ đau cho mỗi con người; trong đó, 

mỗi tư duy và hành động cụ thể là một nguyên động lực kiến tạo nên trạng 

thái tâm lý an hay bất an, kiến tạo nên cuộc sống hạnh phúc hay bất hạnh. 

Tất nhiên, trong suốt tiến trình tạo tác (nhân quả - nghiệp báo) đó, con người 

luôn luôn đóng vai trò trung tâm và chủ động. Ở đây, theo lời Ðức Phật dạy, 

không hề có bất kỳ một sự chi phối nào bởi một quyền năng, bởi một đấng 

tạo hóa, thần thánh v.v. trong tiến trình tạo tác ấy, mà chỉ có con người và 

các hành động tâm lý của nó mà thôi. 

MUỐN BIẾT KIẾP TRƯỚC NHƯ THẾ NÀO 

THÌ XEM QUẢ BÁO HIỆN TẠI 

MUỐN BIẾT TƯƠNG LAI RA SAO 

THÌ XEM HÀNH ĐỘNG HIỆN TẠI 

HIỆN TẠI GIẢI THOÁT AN LẠC 

TƯƠNG LAI GIẢI THOÁT AN LẠC 

KIẾP SAU GIẢI THOÁT AN LẠC (AN LẠC MÃI MÃI) 

 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 



79 
 

Các tôn giáo nói chung đều có quan niệm khác nhau về nhân quả. Ở 

đây, chúng ta chỉ tìm hiểu thuần túy về nhân quả theo quan niệm của Phật 

giáo. 

Nhân là nguyên nhân, quả là kết quả. Trong thế giới tương quan duyên 

sinh, mỗi sự vật, hiện tượng đều có những nguyên nhân của nó. Nguyên 

nhân của một sự thể (pháp) gọi là nhân, và hiện hữu (pháp) của sự thể đang 

tồn tại là quả. Trong mối tương quan nhân quả này, mỗi hiện hữu vừa là 

nguyên nhân vừa là kết quả như sự tuần hoàn của mây, mưa, nước, hơi 

nước... Nguyên nhân chính (trực tiếp) của một hiện hữu gọi là nhân, nguyên 

nhân phụ (gián tiếp) có ảnh hưởng đến quả gọi là duyên (hay các điều kiện 

phụ thuộc); do đó, nếu nói đủ là nhân - duyên - quả. – BÁO. 

II. Nội dung 

Trong tương quan nhân quả, như đã đề cập, còn có các yếu tố duyên 

(trung gian) xen vào; do đó, sự thành tựu một quả hẳn là còn tùy thuộc vào 

các duyên. Vì thế, ở đây chúng ta cần ghi nhận một số điểm như sau: 

* Trong giáo thuyết nhân quả, một nhân không thể đưa đến một quả, 

hay một quả không thể chỉ có một nhân. Và nhân quả thường là đồng loại. 

Ví dụ: Trứng gà chỉ nở ra con gà, chứ không thể có trường hợp trứng gà nở 

ra con vịt. Như thế là không có sự lẫn lộn trong đồng loại. 

* Nhân quả tuy cùng một giống (đồng loại), nhưng do các duyên trung 

gian xen vào, cho nên có thể quả cùng loại với nhân nhưng vẫn khác với 

nhân. Ví dụ: Một nắm muối nếu bỏ vào tô canh thì mặn, nhưng nếu bỏ vào 

hồ nước mênh mông thì không mặn. Sự khác biệt này tùy thuộc vào các 

duyên (thuận hay nghịch) và theo đó mà quả hình thành. 

* Nhân quả - nghiệp báo là sự hiện hữu của các mối tương quan thiện 

ác, chánh tà v.v. nó thuộc pháp hữu vi sanh diệt vốn là hiện thân của ý niệm 

phân biệt; do đó, với tâm thanh tịnh và xả ly thì vấn đề nhân quả - nghiệp 

báo không còn được bàn đến. 

III. Phân loại nhân quả 



80 
 

Thông thường, một quả khi hình thành nó cần có đầy đủ nguyên nhân 

chính và các nhân duyên phụ, cho nên nhân quả được xét đến qua nhiều góc 

độ như thời gian, không gian, vật lý, tâm lý v.v... 

1. Phân loại 1 (theo thời gian) 

1.1. Nhân quả đồng thời: Là loại nhân quả mà từ nhân đi đến quả rất 

nhanh. Ví dụ: ăn thì no, uống nước thì hết khát, tức giận thì buồn phiền v.v. 

1.2. Nhân quả khác thời: Là loại nhân quả mà thời gian đi đến quả có 

một khoảng thời gian. Và khoảng thời gian đó được chia làm 3 loại như sau: 

* Hiện báo: Nghĩa là nghiệp nhân trong đời này đưa đến quả báo ngay 

trong đời này. Ví dụ: tuổi nhỏ lo học hành chăm chỉ nên lớn lên trở thành 

người có tri thức. 

* Sinh báo: Nghĩa là tạo nhân trong đời này nhưng đến đời sau mới thọ 

quả báo. Ví dụ: Kinh Ðịa Tạng bảo rằng ai hay trêu chọc người, đời sau sẽ 

thác sinh vào loài vượn, khỉ. 

* Hậu báo: Nghĩa là tạo nhân trong đời này nhưng đến các đời sau mới 

thọ quả báo (xem Truyện tiền thân, Bổn Sinh, Bổn Sự). 

Ba thời nhân quả này vì có một thời gian tương đối ổn định (có khoảng 

cách), do đó chúng được xếp vào loại định nghiệp. Cũng có trường hợp do 

các nhân duyên trung gian can thiệp mạnh vào làm cho nghiệp quả trở nên 

khó xác định về thời gian và chủng loại. Trong trường hợp này, chúng được 

gọi là bất định nghiệp. Ba thời nhân quả, đồng thời cũng là câu trả lời tại sao 

(một số trường hợp) có người làm lành trong đời này lại gặp những điều bất 

hạnh, và ngược lại, người làm việc ác lại gặp may mắn. 

2. Phân loại 2 (theo vật lý và tâm lý) 

Cách phân loại này nhằm chỉ đến sự biểu hiện của nghiệp quả thông 

qua thái độ tâm lý tiếp thọ nghiệp, đồng thời nói lên những khoảng cách 

khác nhau của nghiệp quả giữa tâm lý và vật lý, giữa nội tâm và ngoại cảnh. 



81 
 

2.1. Nội tâm và ngoại giới: Nhân quả biểu hiện ở trong tâm lý của con 

người được gọi là nhân quả nội tâm (nội giới) và ngược lại là ngoại cảnh 

(ngoại giới). 

Như trường hợp một vị sư bị vu khống phải ở tù, thân vị ấy ở trong tù 

nhưng tâm vị ấy thì an định, ly thủ, giải thoát. Như thế, nghiệp quả chỉ biểu 

hiện ở thân chứ không biểu hiện ở tâm. 

2.2. Tâm lý và vật lý: Sự biểu hiện khác nhau của nhân quả trên cùng 

một con người được chia thành hai phần: tâm lý và vật lý. 

Như một người có thân thể (thể chất vật lý) xấu xí, khó nhìn, nhưng 

tâm thì thông minh và sáng suốt, hiền từ, độ lượng và tu tập tốt (tương tự 

như vậy đối với các trường hợp ngược lại). 

Tuy nhiên, cũng có trường hợp được phước báo cả hai mặt thân và tâm, 

hoặc ngược lại. 

IV. Các phạm trù nhân quả 

Có thể nói rằng, nhân quả là giáo lý gắn liền với đời sống tu tập của 

hàng Phật tử, gắn liền với các vấn đề luân lý đạo đức của con người; và nhân 

quả đã nghiêm túc đặt ra vấn đề trách nhiệm của con người đối với chính tự 

thân cũng như xã hội. Bởi lẽ, Ðức Phật dạy rằng: “Con người là chủ nhân 

của nghiệp, là kẻ thừa tự nghiệp” (Tăng Chi II, HT Thích Minh Châu, Viện 

Phật học Vạn Hạnh, 1982, tr.101). Từ đó, nhân quả được bàn đến thông qua 

các phạm trù cơ bản của đời sống con người. 

1. Nhân quả - vấn đề luân lý đạo đức Phật giáo  

Trước hết, giáo lý nhân quả dạy con người thức tỉnh trong các hành 

động tạo tác của mình để xa lánh các việc ác và nỗ lực làm các việc lành 

nhằm đem lại sự an vui, thanh bình cho cuộc sống. Giáo lý nhân quả chú 

trọng đến vấn đề thiện ác, tức là vấn đề luân lý đạo đức của con người nói 

chung và của hàng Phật tử nói riêng. Tuy nhiên, vấn đề trọng yếu của giáo lý 

nhân quả là ở chỗ nó đặt ra trách nhiệm cá nhân của mỗi con người đối với 



82 
 

các điều kiện sống của con người ấy. Do đó, không thể quy ước giáo lý nhân 

quả - tức luân lý đạo đức Phật giáo - theo khuôn mẫu ước lệ như luật pháp 

được ban hành trong xã hội. Chẳng hạn, một người phạm tội, luật pháp sẽ 

trừng phạt y khi hành vi phạm tội được xác định - nghĩa là y đã thực hiện 

điều tội lỗi, Trong khi, với đạo đức và luân lý, anh ta sẽ có tội ngay khi 

những ý niệm tội lỗi (xấu ác) phát sinh trong tâm của y, mặc dù đó chỉ là ý 

niệm chứ chưa phải là hành vi. Do đó, trách nhiệm cá nhân theo giáo lý nhân 

quả, ở đây, là trách nhiệm cao nhất đối với thái độ tâm lý đạo đức của mỗi 

con người, mà không phải là trách nhiệm theo quy ước luật pháp trong xã 

hội.  

BỒ TÁT SỢ NHÂN 

CHÚNG SINH SỢ QUẢ 

Trong một số trường hợp, những người khôn ngoan có thể chạy trốn 

pháp luật, nhưng với luân lý đạo đức, họ không thể chạy trốn lương tâm của 

chính mình. Vì thế, nếu đứng trên phương diện giáo dục, giáo lý nhân quả 

thực là một phương pháp giáo dục vô cùng lành mạnh và tích cực. Vì ngay 

từ đầu, tinh thần nhân quả đã đưa con người về với chính nó. Con người phải 

hoàn toàn chịu trách nhiệm về những tư duy và hành động của chính mình. 

Hạnh phúc hay khổ đau là do mình tự tạo cho mình. Ở đây không hề có một 

sự trừng phạt hay ban thưởng nào, cũng không có một giáo điều hay tín lý 

nào có thể thiết lập trên cơ sở nhân quả của Phật giáo. Một nền luân lý đạo 

đức như thế, nhân bản và tích cực như thế, trí tuệ và đầy tình người như thế, 

nếu được áp dụng vào mỗi con người, gia đình, học đường và xã hội; ắt hẳn 

sẽ đưa đến một cuộc sống an lạc, hạnh phúc. 

2. Nhân quả - khởi điểm của tiến trình giải thoát 

Như đã đề cập, giáo lý nhân quả đặt trọng tâm vào vấn đề thiện ác, 

chánh tà, , tốt xấu v.v. tức là các vấn đề liên quan đến đời sống đạo đức của 

con người. Tuy nhiên, đó cũng là điểm khởi đầu của con người để đi vào đạo. 

Nhưng đối với Phật giáo, sự giác ngộ và giải thoát không chỉ dừng lại ở lĩnh 



83 
 

vực nhân quả thiện ác, mà nó còn đi xa hơn nữa, đó là đi ra khỏi thế giới 

phân biệt, đối đãi giữa thiện và ác (thực tại giải thoát). 

Vì lẽ, Ðức Phật dạy các pháp là vô ngã. Do đó, mọi sự phân biệt thiện 

ác, chánh tà... đều là sản phẩm của ý niệm vốn sanh khởi từ sự có mặt của 

ngã tưởng. Ở đây, điều tối quan trọng là hãy nỗ lực tư duy và nhận ra rằng 

không hề có mặt bất luận một ngã tưởng nào thực sự hiện hữu; tất cả là vô 

ngã. Khi nhận ra điều này nghĩa là đã bước lên đường để đi vào thế giới thực 

tại giải thoát - một thế giới vượt lên trên mọi ý niệm phân biệt, mọi ngã 

tưởng điên đảo, thế giới của sự thanh tịnh, xả ly và vô niệm. Tại đây, thần 

chết sinh tử của nhân quả không còn nữa, vì rằng khi ngã tưởng được buông 

bỏ thì tham ái và chấp thủ sẽ tiêu tan, và khi ngã tưởng, tham ái và chấp thủ 

bị đoạn diệt thì trụ cột của thế giới tương quan nhân quả của nghiệp báo 

thiện ác đã bị sụp đổ; đây là ý nghĩa của Niết bàn tối thượng. 

V. Một số nhận định về giáo lý nhân quả 

Qua các phần được trình bày ở trên, nhân quả có vị trí rất quan trọng 

trong việc giải thích sự khác biệt nghiệp quả ở mỗi con người, và sự thiết lập 

nên một nền tảng đạo đức luân lý Phật giáo rất nhân bản và tích cực. Nhân 

quả theo Phật giáo không phải là định mệnh, cũng không mang tính chất tiền 

định cố hữu. Bởi lẽ, sự hiện hữu của con người không đơn giản chỉ tùy thuộc 

vào các nhân đã gieo trong đời sống quá khứ, mà nó còn tùy thuộc ngay nơi 

các hành động (nghiệp mới) tạo tác trong hiện tại. Ðiều này cũng khai phóng 

cho con người một lối đi năng động, tích cực để vượt qua mọi trở ngại của 

nghiệp quả, thậm chí có thể chấm dứt dòng sinh tử khổ đau ngay tại cuộc đời 

này. Thực ra, theo lời Ðức Phật dạy, tất cả nghiệp quả (của vô lượng kiếp 

quá khứ) đã tập trung vào thân năm uẩn này rồi, vấn đề còn lại là hành vi tạo 

tác (xúc) giữa thân căn và thế giới, nói cụ thể là những nghiệp mới được tạo 

tác thông qua sự giao tiếp giữa 6 căn, 6 trần để ý thức (hay 6 thức) cảm thọ 

vui, buồn, khổ, lạc hoặc không khổ, không lạc mà thôi. Từ đó, lối đi của giải 

thoát chân thực, thực sự không phải là nghiệp quả của năm uẩn, mà chính là 

hành vi tạo tác của năm uẩn. Cho đến khi nào chúng ta ngộ được rằng năm 



84 
 

uẩn là vô ngã, chúng không có tự tánh và không còn tham ái và chấp thủ 

năm uẩn là ta, là của ta, là tự ngã của ta; ngay lúc đó, nhân quả - nghiệp báo 

sẽ không còn hiện hữu. 

Trong kinh điển, thảng hoặc có nói về nhân quả xuất thế gian, nhưng 

thực ra, nếu ngay tại thế gian này mà phiền não, lậu hoặc đã được đoạn tận 

thì xuất thế chính là tại thế, cũng như hoa sen đã vươn lên khỏi mặt nước và 

nở rộ giữa hư không vô tận. 

C. Kết luận 

Nhân quả - nghiệp báo là pháp duyên sinh, do đó không có lý do gì mà 

nó thường trụ vĩnh hằng. Vấn đề là nỗ lực tận dụng năng lực của trí tuệ soi 

sáng bóng mờ của tự ngã để đi vào chân trời thực tại như thực; đó chính là 

hình ảnh của bậc A La Hán đã chấm dứt dòng sinh tử luân hồi ngay trên 

mảnh đất trần thế này. 

Và đối với người Phật tử, cần phải hiểu rõ nhân quả, xây dựng niềm tin 

trên cơ sở của nhân quả, để từ đó kiến tạo cho mình một đời sống thanh bình, 

an lạc. Kinh Pháp Cú, Ðức Phật dạy rằng: “Ý dẫn đầu các pháp, ý làm chủ 

tạo tác, đối với ý nhiễm ô, nói năng hay hành động, khổ não bước theo sau, 

như xe (đi) theo chân vật kéo, ... đối với ý thanh tịnh, an lạc bước theo sau, 

như bóng không rời hình”. 

 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Hãy trình bày đại cương về giáo lý nhân quả. 

2) Có bao nhiêu loại nhân quả? 

3) Mối quan hệ giữa nhân quả và luân lý đạo đức Phật giáo như thế 

nào? 

4) Hãy trình bày mối quan hệ giữa nhân quả và con đường giải thoát. 

 



85 
 

Bài 9: NGHIỆP (Karma) 

Thích Tâm Thiện 

 

A. Dẫn nhập 

Trong Kinh Majjhima Nikàya (Trung Bộ), Ðức Phật dạy rằng: “Con 

người là chủ nhân của nghiệp, là kẻ thừa tự nghiệp. Nghiệp là thai tạng mà 

từ đó con người được sanh ra; nghiệp là quyến thuộc, là nơi nương tựa”. 

Như thế, sự hiện hữu của mỗi con người đồng thời là sự hiện hữu của nghiệp 

thiện và bất thiện từ (vô lượng kiếp) quá khứ. Mỗi con người cá thể là điểm 

trung tâm của nghiệp; ngoài mỗi cá thể ấy sẽ không có bất kỳ một cái nghiệp 

nào được bàn đến. 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 

Nghiệp là gì? Theo từ nguyên, nghiệp, tiếng Sanskrit gọi là karma, Pàli 

gọi là kamma, có nghĩa là hành động có tác ý (volitional action). Nói cách 

khác, nghiệp luôn luôn được bắt nguồn từ những tạo tác của tâm (ý) thông 

qua những hoạt động của thân, miệng và ý, gọi chung là tam nghiệp. Do đó, 

một hành động (tạo tác) nếu không phát sinh từ tâm thì không thể gọi là 

nghiệp, mà hành động ấy chỉ được gọi là hành động hay hành động duy tác 

(kriyà). Và như vậy, định nghĩa của nghiệp là: hành động có tác ý, hay hành 

động được phát sinh từ tâm. 

II. Nội dung của nghiệp 

Thông thường, nói đến nghiệp là nói đến vấn đề thiện, ác trong vòng 

sinh diệt và tương tục của đời sống con người. Thông qua việc tạo nghiệp 

(thiện hay ác) mà con người tự xây dựng cho mình một định nghiệp - một 

đời sống khổ đau hay hạnh phúc. Nhưng khổ đau hay hạnh phúc là những 

cảm nhận của riêng mỗi con người khác nhau và nó là những pháp sinh diệt, 

tương tục trên cơ sở tâm lý khác nhau. Vì thế, sẽ không có một khuôn mẫu 



86 
 

ước lệ nào có thể quy ước một cách đầy đủ về nghiệp. Tuy nhiên, cơ sở của 

nghiệp là tâm (ý), do đó, khảo sát về nghiệp chính là khảo sát về cội nguồn 

của tâm. Ðức Phật dạy: 

Ý dẫn đầu các pháp 

Ý làm chủ tạo tác 

Nếu với ý nhiễm ô (ác) 

Nói năng hay hành động 

Khổ não bước theo sau 

Như chiếc xe theo chân con vật kéo - (Dhp 1). 

 

Ý dẫn đầu các pháp 

Ý làm chủ tạo tác 

Nếu với ý thanh tịnh (thiện) 

Nói năng hay hành động 

An lạc bước theo sau 

Như bóng không rời hình - (Dhp 2). 

Qua bài kinh trên, chúng ta nhận rõ rằng chính mối tương quan nhân 

quả từ nơi tâm ý của con người đã hình thành nên cái nghiệp thiện hay ác mà 

con người phải thọ nhận. Vì thế, Ðức Phật dạy về nghiệp là nhằm đánh thức 

con người thức tỉnh từ nơi tâm ý của chính mình (tự tịnh kỳ ý) để từ đó đi 

vào một đời sống an lạc giải thoát. Tất nhiên, cái mà gọi là nghiệp ở đây là 

những gì thuộc pháp hữu lậu (nghiệp hữu lậu), tức là những gì thuộc thiện - 

ác, khổ đau - hạnh phúc v.v. Nó gắn liền với đời sống đạo đức, luân lý của 

con người, với những cảm thọ vui buồn - khổ lạc, mà không phải là những gì 

thuộc vô lậu - giải thoát. Do đó, trong một số trường hợp, khi các kinh văn 

đề cập đến nghiệp và lậu, chúng ta cần hiểu rằng đó là một lối diễn đạt nhằm 

phân biệt giữa cái thiện, ác và cái đã thoát ly mọi ý niệm về thiện, ác. Chẳng 



87 
 

hạn tham, sân, si là nghiệp bất thiện, nghiệp ác; nhưng tự thân không tham, 

không sân, không si đã là thanh tịnh giải thoát rồi. Ở đây, trên phương diện 

nào đó, không cần thiết phải gọi không tham, không sân, không si là cái 

nghiệp thiện, hay cái nghiệp thanh tịnh giải thoát. Bởi lẽ, thanh tịnh giải 

thoát tự nó đã thoát ly mọi khái niệm thiện ác, hữu vô. Do vậy, khi bàn đến 

nội dung của nghiệp, ở đây chúng ta chỉ thuần túy nói đến nghiệp thiện và 

nghiệp ác, tức là nghiệp hữu lậu mà không nói đến nghiệp vô lậu. Cố nhiên, 

định nghĩa “Nghiệp là hành động có tác ý hay hành động phát sinh từ tâm” 

chỉ được dùng cho tất cả nghiệp hữu lậu, tức là mọi vấn đề liên quan đến 

thiện và ác. 

III. Phân loại nghiệp 

Thông thường, nghiệp được tạo tác trên cơ sở của thân, khẩu và ý. Tất 

nhiên, cả ba nghiệp trên đều xuất phát từ ý hay còn gọi là tâm. Như thế, khi 

xét đến nghiệp của một con người là xét đến thân nghiệp, khẩu nghiệp và ý 

nghiệp. Ngoài ba nghiệp này, không còn một cái nghiệp nào khác. Tuy nhiên, 

nghiệp có những tính chất và chức năng khác nhau nên chúng được phân làm 

nhiều loại và có nhiều tên gọi khác nhau. 

1. Phân loại 1 (theo tên gọi) 

 Theo trình tự, trước hết, giáo lý về nghiệp được chia thành hai loại: 

1.1. Nghiệp thiện: Tư duy và hành động về các điều lành như thực 

hành Ngũ giới và Thập thiện giới. 

1.2. Nghiệp ác: Tư duy hành động về các điều ác như thực hành những 

điều trái ngược với Ngũ giới và Thập thiện giới. 

Từ hai loại nghiệp trên, chúng ta phải xét đến quá trình tạo tác, tư duy 

và hành động để hình thành nên nghiệp (thiện hay ác). Do đó, nếu xét về tiến 

trình của nghiệp (process of karma) thì nghiệp lại được chia thành hai loại 

nữa: 



88 
 

1.3. Nghiệp nhân: Những tư duy, hành động tạo nghiệp chưa đưa đến 

một kết quả. 

1.4. Nghiệp quả: Những tư duy, hành động tạo tác sau một tiến trình đã 

tạo thành nghiệp, còn gọi là nghiệp quả hay nghiệp báo. 

Trong thực tế, khi nói đến nghiệp, hàng Phật tử thường chú trọng đến 

nghiệp báo (nghiệp quả) hơn là nghiệp nhân. Và đây là chỗ thiếu sót của 

chúng sanh khi đối diện với nghiệp. Và cũng chính điều này khiến cho 

chúng sanh quan tâm đến quả báo hơn là gieo nhân. Nghiệp quả hay nghiệp 

báo còn được gọi là quả dị thục (nghiệp đã chín muồi). 

2. Phân loại 2 (theo tiến trình) 

Xét theo tiến trình (từ nhân đến quả) của nghiệp thì có hai loại nghiệp 

cơ bản: 

2.1. Ðịnh nghiệp: Là nghiệp được lưu chuyển trong thời gian ổn định 

và từ nhân đến quả thống nhất với nhau. Ví dụ, trứng gà sau khi được ấp 

trong một thời gian sẽ nở ra con gà. Nói chung, các nghiệp nhất định sẽ đưa 

đến kết quả (như ăn thì sẽ no) thì được gọi là định nghiệp. 

2.2. Bất định nghiệp: Là nghiệp không dẫn đến kết quả, hoặc kết quả sẽ 

thành tựu trong thời gian bất định, hoặc có thể giữa kết quả và nguyên nhân 

không hoàn toàn thống nhất với nhau, thì được gọi là bất định nghiệp. 

3. Phân loại 3 (theo thời gian) 

 Nếu căn cứ theo thời gian, chúng ta nhận ra hai loại nghiệp, một đã 

chín muồi và một đang và sẽ diễn tiến trong dòng nghiệp tạo tác: 

3.1. Nghiệp cũ: Là nghiệp đã được tích lũy từ nhiều đời sống quá khứ, 

và hiện tại nó đã chín muồi. Chẳng hạn thân thể của ta (cao, thấp, mập, ốm, 

thông minh, ngu đần, hạnh phúc hay bất hạnh v.v.) ngày nay là do cái nghiệp 

đã gieo từ trong vô thủy. Các nghiệp quả (y báo và chánh báo) của thân này 

là quả dị thục của các nghiệp nhân từ vô thủy. Ngoài thân này, không hề có 

một cái nghiệp riêng lẻ, cũ xưa nào khác. 



89 
 

3.2. Nghiệp mới: Nếu như thân thể này là nghiệp cũ thì mọi tạo tác 

đang làm và sẽ làm của chính thân thể này là nghiệp mới. Ví dụ, sự thành đạt 

của ta ngày hôm nay là do các tạo tác trước đó. Và sự thành đạt của ngày 

mai như thế nào sẽ tùy thuộc vào tư duy và hành động của ngày hôm nay. 

Kinh Tương Ưng IV, Ðức Phật dạy: “Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý là nghiệp 

cũ. Các hành động của mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý trong hiện tại là nghiệp 

mới”. 

Trong Truyện Kiều, thi hào Nguyễn Du đã chỉ rõ cái nghiệp cũ và mới 

của con người: 

Sư rằng phúc họa đạo trời 

Cội nguồn cũng ở lòng người mà ra 

Có trời mà cũng có ta 

Tu là cội phúc, tình là dây oan. 

Họa và phúc (thiện, ác) là đạo trời, nhưng cái đạo trời ấy cội nguồn của 

nó chính ở tại lòng người (tâm, ý) mà sinh ra. Và trời ở đây là nghiệp cũ, còn 

ta chính là nghiệp mới. 

4. Phân loại 4 (theo tính chất) 

Như đã trình bày, nghiệp báo là sự chín muồi (quả dị thục) của các 

nghiệp thuộc về bất thiện. Do đó, khi nói đến nghiệp báo (nghiệp quả) là nói 

đến tiến trình nhân - quả của nghiệp. Theo giáo lý về nghiệp, một nhân 

không thể tạo thành một quả, mà phải có các duyên phụ trợ. Cho nên, nói đủ 

phải nói là nhân - duyên - quả. Duyên là các nhân phụ làm cho nhân chính 

thành quả; như nước, phân, đất, sự cần mẫn chăm bón của con người (là các 

duyên) làm cho hạt giống thành tựu nảy nở. Vì thế, khi tìm hiểu về quả dị 

thục (sự chín muồi) của nghiệp, ta phải tìm hiểu về 3 đặc tính sau: 

4.1. Dị thời nhi thục: Thời gian chín muồi của nghiệp quả khác với thời 

gian tạo nghiệp (nghiệp nhân). Ví dụ như trái xoài, thời điểm khi sinh ra cho 

tới khi nó chín muồi là khác nhau (khác thời mà chín). 



90 
 

4.2. Dị loại nhi thục: Kết quả bị biến chất (dị loại) so với thời gian mới 

tạo nghiệp. Ví dụ, trái xoài khi nhỏ thì chua, nhưng khi chín thì ngọt (biến 

chất rồi mới chín). 

4.3. Biến dị nhi thục: Kết quả bị biến thái và biến tướng (biến dị) so 

với thời gian mới tạo nghiệp. Ví dụ trái xoài non thì màu xanh, đến khi chín 

thì màu vàng. 

5. Phân loại 5 (theo năng lực) 

Năng lực của nghiệp được hình thành theo từng loại nghiệp khác nhau 

trong một tiến trình tâm lý rồi đưa đến sự hình thành các đặc tính của nghiệp. 

5.1. Tập quán nghiệp: Là nghiệp được huân tập bởi một thói quen trong 

đời sống hàng ngày. Có thể đó là thói quen thuộc tâm lý, hành vi, cách ứng 

xử v.v. Ví dụ, hút thuốc lá là một tập quán nghiệp. 

5.2. Tích lũy nghiệp: Là các nghiệp được tích lũy dần như rót nước vào 

thùng, có thể xem thân của ta như là một tích lũy nghiệp từ vô thủy. 

5.3. Cực trọng nghiệp: Là các nghiệp gây ấn tượng xấu ác cực mạnh và 

sâu trong tâm lý của con người như phạm các tội ngũ nghịch (giết cha, mẹ 

v.v.). 

5.4. Cận tử nghiệp: Là nghiệp lúc sắp chết hay những sức mạnh tâm lý 

của con người trước lúc tắt thở. Nghiệp này cực kỳ hệ trọng trong việc 

hướng dẫn nghiệp thức đi tái sinh. Những tư tưởng cuối cùng của người sắp 

chết sẽ tạo nên một cận tử nghiệp (thiện hoặc bất thiện). Một người có thể 

suốt đời làm ác, nhưng trước lúc tắt thở, nỗ lực sinh khởi ý thức về thiện 

pháp, về những điều thiện trong đời, và nhờ ý lực đó có thể tái sinh vào cõi 

tốt đẹp (tương tự như vậy đối với trường hợp ngược lại). Từ đó, qua những 

kinh nghiệm cận tử, chúng ta cần huân tập các thiện nghiệp trong đời sống 

của mình để tạo thành một sức mạnh (ý lực) đoạn trừ các ác nghiệp ngay 

trong đời sống hàng ngày và cả đến giờ phút lâm chung. 

6. Một số danh từ về nghiệp mà bạn cần biết 

Bạch nghiệp (nghiệp trắng): các nghiệp thiện 



91 
 

Hắc nghiệp (nghiệp đen): các nghiệp ác 

Phi hắc phi bạch nghiệp: các hành động duy tác (không thiện không ác) 

Biệt nghiệp: nghiệp riêng của mỗi người 

Cộng nghiệp: nghiệp chung của tập thể (gia đình) 

Thánh nghiệp: nghiệp đưa đến thánh đạo 

Duy tác nghiệp: nghiệp không có sanh y (không có quả) 

Chướng nghiệp: nghiệp cản trở sự kết thành của quả 

Ðoạn nghiệp: nghiệp tiêu diệt các năng lực sanh nghiệp 

IV. Thái độ tâm lý tiếp thọ nghiệp 

Ðây là một vấn đề vô cùng quan trọng trong giáo lý nghiệp báo. Vì mỗi 

người đều có cái nghiệp riêng do vô minh, ái thủ đã tạo nên, do đó đương 

nhiên phải đối diện với quả báo của mình. Sự trốn tránh nghiệp lực là điều 

vô ích. Cụ Nguyễn Du, trong Truyện Kiều, đã nói rằng: 

Ðã mang lấy nghiệp vào thân 

Cũng đừng trách lẫn trời gần trời xa 

Thiện căn ở tại lòng ta 

Chữ tâm kia mới bằng ba chữ tài. 

Vì thế, vấn đề quan trọng được đặt ra đối với người đang trên đường tu 

tập không phải là nghiệp báo mà chính là thái độ tâm lý tiếp thọ nghiệp. 

Kinh Nipata, Ðức Phật dạy rằng: “Người đã tiêu diệt ảo kiến, phá tan lớp tối 

tăm dày đặc trong tâm sẽ không còn thênh thang đi mãi. Ðối với người ấy, 

vấn đề nhân quả (nghiệp báo) không còn nữa”. 

Ðoạn kinh trên cho ta thấy rằng tâm lý của người giải thoát sẽ hóa giải 

mọi nghiệp lực của chính họ. Như một nhà sư vô cớ bị tù, ở trong tù mà lòng 

thì vô cùng bình an, không hề dao động; nghĩa là nhà sư ấy không còn bị 

nghiệp lực chi phối nữa. Chẳng hạn, cùng một hành động xảy ra đối với hai 



92 
 

người, nhưng thái độ thọ nhận hành động (nghiệp) ấy của hai người thì hoàn 

toàn khác nhau như trường hợp “nhà giàu đứt tay bằng ăn mày đổ ruột”. Do 

đó, đối với nghiệp, thái độ tâm lý của người tiếp thọ thì quan trọng hơn là 

chính cái nghiệp ấy. Ngài Huyền Giác, trong Chứng đạo ca, bảo rằng: “Sát 

na diệt khước A Tỳ nghiệp”, có nghĩa là khi đã giác ngộ thì mọi nghiệp 

chướng (nặng như A Tỳ) trong tích tắc cũng đều băng tiêu. Vì lý do này, nên 

trong kinh thường nói đến thọ nghiệp (chịu đựng nghiệp) và phi thọ nghiệp 

(không bị chi phối bởi nghiệp). 

C. Kết luận 

Ðức Phật dạy rằng: “Không ai làm cho ta nhiễm ô, cũng không ai làm 

cho ta trong sạch; trong sạch hay ô nhiễm là tự nơi ta, chỉ có ta làm cho ta ô 

nhiễm, chỉ có ta làm cho ta trong sạch” (Dhp). Lời dạy trên đã mở ra cho con 

người một hướng đi rất chủ động trong việc tạo nên một đời sống an lạc giải 

thoát ngay tại cuộc đời này. 

 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Nghiệp là gì? 

2) Có bao nhiêu loại nghiệp cơ bản? 

3) Hãy trình bày cách phân loại nghiệp. 

4) Hãy trình bày vai trò của thái độ tâm lý tiếp thọ nghiệp. 

Bài 10: LUÂN HỒI 

Thích Tâm Thiện 

 

A. Dẫn nhập 

Luân hồi là một thể tài rất sinh động và rất được quan tâm đối với con 

người. Chết rồi sẽ đi về đâu? Tại sao sinh, rồi tái sinh? Có cõi âm hay không? 



93 
 

v.v. Ðó là những dấu hỏi lơ lửng trong tâm của phần lớn của nhân loại. Các 

nền tín ngưỡng và tôn giáo trên thế giới đều có những quan niệm khác nhau 

về luân hồi. Riêng đối với Phật giáo, luân hồi không phải là một giáo lý đặc 

thù, cũng không phải là một vấn đề triết học cơ bản, nhưng nó là một sự thật 

hiển nhiên đối với những con người còn bị trầm luân trong sanh tử khổ đau. 

Do đó, trong các kinh điển của cả Nam tạng và Bắc tạng đều thảng hoặc đề 

cập đến vấn đề luân hồi, như là một hiện tượng trôi chảy của những đời sống 

nối tiếp nhau. Ðặc biệt là trong Bổn Sinh (Kinh Tiểu Bộ) đã ghi lại các mẩu 

chuyện tiền thân của Ðức Phật, như là một xác chứng hùng hồn về cuộc sống 

luân hồi của một vị đại Bồ Tát. 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 

Luân hồi, tiếng Phạn là Samsàra, có nghĩa là sự chuyển sinh, sự chuyển 

tiếp, sự diễn tiến liên tục của những kiếp sống; và, sự chuyển sinh liên tục đó, 

thường được biểu thị bằng bánh xe (cakka) và được gọi là bánh xe luân hồi 

(samsaracakka). 

Chúng ta có thể hình dung bánh xe luân hồi như là một “vòng tròn sinh 

sinh - hóa hóa” của đời sống của muôn loài chúng sanh. Trên vòng tròn ấy, 

không có điểm khởi đầu cũng không có điểm kết thúc, và bánh xe ấy cứ 

quay mãi trong vòng trầm luân của sanh tử khổ đau cho đến khi nào con 

người tu tập và đạt đến sự giải thoát tối thượng. 

Ðức Phật dạy: 

Ðêm dài đối với kẻ thức 

Ðường dài đối với kẻ mệt 

Luân hồi dài đối với kẻ ngu 

Không biết rõ chân diệu pháp - (PC 60). 

II. Nội dung 



94 
 

Sau khi thành đạo tại cội bồ đề, một trong những tuyên ngôn (khải 

hoàn ca) đầu tiên của Ðức Phật đã được cất lên giữa dòng đời với nội dung 

giải thoát vòng luân hồi - trầm luân, đã được ghi lại trong kinh tạng như sau: 

Trong dòng sống chết vô tận 

Ta đi mãi không dừng 

Từ bào thai này sang bào thai khác 

Ðuổi theo người chủ ngôi nhà 

(trong vòng luân hồi) 

Chủ nhà ! Ta đã nắm được ngươi rồi 

Ngươi không cất nhà lại được 

Cột kèo đã gãy hết 

Mái, rường đã sụp đổ 

Tâm lìa hết tạo tác 

Tất cả đã diệt trừ xong 

(giải thoát khỏi vòng luân hồi) - (Pháp Cú - 153-154). 

1. Luân hồi - tái sinh 

Qua bài kinh trên, chúng ta thấy rõ Ðức Phật đã xác định sự thật về 

luân hồi một cách cụ thể qua hình ảnh tái sinh (từ bào thai này sang bào thai 

khác). Tái sinh (reincarnation) là sự trở lại một đời sống mới hoặc cao hơn, 

hoặc thấp hơn hoặc như cũ trong lục đạo (trời, người, a tu la, địa ngục, ngạ 

quỷ, súc sinh) sau khi đã kết thúc một chu kỳ sống (life cycles), hay còn gọi 

là thọ mạng đã hết - chết. 

Thông thường, khi nói đến luân hồi - tái sinh, trong Phật giáo thường 

đề cập đến hai khái niệm cơ bản về sự sinh tử, đó là: 

1.1. Chu kỳ sinh tử của từng sát na: Vì nó diễn ra quá nhanh chóng như 

sự sinh ra rồi mất đi của một làn chớp (điện chớp) mà thuật ngữ Phật học gọi 



95 
 

là “niệm niệm - sinh diệt” (sự sinh tử diễn ra trong từng ý niệm), do đó vấn 

đề chỉ được bàn đến trên một bình diện cao hơn, như trong thiền định, hoặc 

các cảnh giới của tâm thức v.v. 

1.2. Chu kỳ sinh tử của một đời sống: Do tính cách giới hạn của một 

chu kỳ sống, nghĩa là có thể ghi nhận qua bốn giai đoạn: sanh, lão, bệnh, tử 

và / hoặc sinh thành (sinh), tồn tại (trụ), biến chuyển (dị) và hoại diệt (diệt) 

của một chúng sinh, nên chu kỳ này trở thành chủ đề nghiên cứu về luân hồi 

- tái sinh. 

Theo quan điểm của Phật giáo, tất cả muôn loài chúng sinh đều phải 

chịu sự chi phối của định luật vô thường. Ðối với con người, vô thường 

chính là sự biểu hiện của sinh, lão, bệnh, tử trải qua nhiều kiếp sống, và cứ 

mỗi kiếp sống như thế đều được giới hạn bởi hai đầu sinh và tử. Tuy nhiên, 

sinh và tử chỉ là sự hoàn tất của một chu kỳ. Như thế, khi thân xác này hủy 

hoại, cái gì sẽ tiếp tục tái sinh - mở đầu một kiếp sống mới? Ðây là then chốt 

để tìm hiểu về luân hồi. 

Kinh Trung Bộ (Majjhima Nikaya - 135), Ðức Phật dạy rằng: “Con 

người là chủ nhân của nghiệp, là kẻ thừa tự nghiệp, là quyến thuộc của 

nghiệp; nghiệp là thai tạng mà từ đó con người được sinh ra”. 

Từ lời dạy trên, chúng ta thấy rằng nghiệp (karma) luôn luôn có mặt 

cùng với sự có mặt của con người. Và khi chết, thì sự thể vật lý này tan hoại, 

còn nghiệp vẫn cứ tiếp tục trôi lăn theo dòng trầm luân của nó (hoặc thiện 

nghiệp, hoặc ác nghiệp). Nhưng nghiệp không phải là linh hồn bất tử để nối 

kết các kiếp sống, vì bản thân nó là vô ngã. Tuy nhiên, chính nghiệp là cơ sở, 

là điểm trung tâm, để qua đó, vòng luân hồi xoay chuyển. 

Vậy, nghiệp là gì? 

Nghiệp là hành động có tác ý, hay hành động được phát sinh từ tâm; và 

thông qua hành động của thân, miệng và ý mà nghiệp được hình thành. Nói 

đến nghiệp là nói đến thiện ác trong tương quan nhân quả; và trong mối 

tương quan đó, động cơ chính để kiến tạo nghiệp là tham, sân, si (ác nghiệp) 

và ngược lại là không tham, không sân, không si (thiện nghiệp). 



96 
 

Từ đây, chúng ta thấy rõ rằng, chính tâm lý của mình là cơ sở để tạo 

nên nghiệp của mỗi người. Con người là kẻ quyết định cái nghiệp của mình - 

cái định niệm do mình tạo tác. Và cũng chính con người là kẻ duy nhất có 

thể giải thoát mọi nghiệp lực của mình, đi ra khỏi vòng luân hồi - tái sinh. 

2. Nghiệp và tái sinh: Trong đạo Phật, nghiệp được trình bày gồm 

nhiều loại, nhưng nghiệp cơ bản là thân nghiệp, khẩu nghiệp và ý nghiệp. Về 

mặt tính chất, nghiệp được phân thành bốn loại như sau: 

Cực trọng nghiệp (weighty karma): nghiệp loại nặng như giết cha mẹ, 

giết người v.v. 

Tập quán nghiệp (habitual karma): nghiệp do thói quen hình thành. 

Tích lũy nghiệp (stored up karma): nghiệp do tích tụ từ cuộc sống 

thường ngày. 

Cận tử nghiệp (death-proximate karma): nghiệp lúc sắp chết. 

Như đã trình bày, trong suốt vòng luân lưu của sinh tử, tử sinh, từ đời 

sống này sang đời sống khác, nghiệp bao giờ cũng đóng vai trò trung tâm 

của sự luân chuyển. Tuy nhiên, trong lĩnh vực tái sinh (reincarnation), thì 

cận tử nghiệp là điều kiện quan trọng nhất ảnh hưởng trực tiếp đến sự tái 

sinh. Cận tử nghiệp, trên một góc độ nào đó, có thể nói là hệ quả được cô kết 

trong suốt đời sống của một kiếp người; đồng thời, nó cũng là dòng nghiệp 

thức mạnh nhất, thúc đẩy thần thức của con người trước, trong hoặc sau khi 

chết tìm kiếm một sự tái sinh. 

Thông thường khi sinh tiền, con người làm lành hay làm ác, các hành 

động (của thân, miệng, ý) đó đều được lưu vào trong tàng thức (alaya) như 

những hạt giống được gieo vào và nằm im trong lòng đất, cho đến khi sắp 

chết hoặc chết, thân thể và các quan năng không còn hoạt động, lúc bấy giờ 

chỉ có tâm thức hoạt động. Tuy nhiên, tâm thức lúc đó không phải là tâm 

thức ở trạng thái định tĩnh, tự chủ, linh hoạt v.v. mà trái lại nó rơi vào trạng 

thái bất tỉnh, hôn mê, hoảng hốt, phách lạc hồn xiêu... Và ngay lúc bấy giờ, 

mọi tạo tác của con người hoặc thiện hoặc ác (còn gọi là thiện nghiệp hoặc 



97 
 

ác nghiệp) từ trong quá khứ (khi còn sống) sẽ tạo thành dòng nghiệp thức 

gồm những ý lực cực mạnh để thôi thúc thần thức của con người đi tìm cảnh 

giới tái sinh. Cần lưu ý rằng, các tập quán, thói quen, nhất là sự luyến ái, 

chấp thủ khi còn sống sẽ ảnh hưởng rất lớn đến cận tử nghiệp. Do đó, nếu 

sống an lạc thì chết cũng an lạc. Sống còn khổ đau vì tham, sân, si thì đương 

nhiên chết cũng khổ đau như thế. Vì sống và chết chỉ xuất hiện trên một tiến 

trình, như thức và ngủ. Vì vậy, để có sự giải thoát, ngay tại đây và bây giờ, 

cần phải luôn luôn hướng tâm đến với sự xả ly thanh tịnh, xóa bỏ mọi sự 

tham ưa và bám víu. Thánh nhân có dạy rằng: “Thế gian như một con thuyền, 

hãy đi trên nó chứ đừng mang vác...”. 

Từ một vài chi tiết trên, chúng ta thấy rằng sự sống và sự chết của con 

người có được an lạc hay không là tùy thuộc vào dòng tâm thức của mỗi cá 

thể. Sau khi thọ mạng đã hết (chết), thì thân xác sẽ tan hoại, nhưng dòng 

nghiệp thức (thần thức) sẽ tiếp tục đi vào các đời sống mới trong sáu cõi: trời, 

người, a tu la, địa ngục, ngạ quỷ và súc sanh, tùy theo nghiệp lực thiện hay 

bất thiện. 

3. Nghiệp thức - sinh và tái sinh 

Theo Kinh Trung Bộ (tập I), sự xuất hiện của một con người bao giờ 

cũng hội đủ 3 điều kiện: Cha mẹ có giao hợp; người mẹ có thể thụ thai; và 

phải có mặt nghiệp thức. Nếu không có mặt nghiệp thức thì thai nhi không 

thể sống. 

Về nghiệp thức (conscious), còn được gọi là hương ấm, hay là kiết sinh 

thức (Gandhabha). Khi điều kiện hội đủ và do nghiệp chiêu cảm mà kiết sinh 

thức đi vào thai mẹ; lúc bấy giờ, kiết sinh thức được xem như là “ý niệm tối 

sơ” của một đời sống mới. Cho đến khi chết, cũng dòng nghiệp thức ấy thúc 

đẩy tìm kiếm tái sinh, nên được gọi là “nghiệp dẫn tái sinh”. Thực ra, cả sự 

sinh và tái sinh đều được căn cứ trên dòng vận hành của nghiệp thức. Và từ 

sinh cho đến tái sinh (sau khi chết), trong suốt quá trình đó, đời sống của một 

sinh thể được hình thành qua cơ cấu của 12 nhân duyên: vô minh duyên 

hành, hành duyên thức, thức duyên danh sắc, danh sắc duyên lục nhập, lục 

nhập duyên xúc, xúc duyên thọ, thọ duyên ái, ái duyên thủ, thủ duyên hữu, 



98 
 

hữu duyên sinh, sinh duyên lão, tử, sầu, bi, khổ, ưu não... (về ý nghĩa của 12 

nhân duyên, xem bài Tam bảo; Ba pháp ấn). Như vậy, 12 nhân duyên chính 

là sự hiện hữu của con người. Và trong 12 nhân duyên, các chi phần vô minh, 

hành, thức và danh (sắc) là các yếu tố chính của nghiệp dẫn tái sinh. 

4. Các quan niệm về chết và thân trung ấm 

Trong Nikàya đề cập đến sự chết một cách cụ thể như sau: thứ nhất là 

chết do sắc thân đoạn diệt, hai là chết do thọ mạng đã hết, và do nghiệp ở đời 

đã hết. Bên cạnh đó, còn có trường hợp chết đột ngột (bất đắc kỳ tử, chưa 

đến lúc mà chết). Nhìn chung, sự chết được xem như là sắc thân (cơ thể) đã 

đoạn diệt. 

Một vấn đề khác nữa là thân trung ấm. Theo một số chủ thuyết của 

Ðông sơn bộ, Chính lượng bộ thuộc Hữu bộ cho rằng, sau khi chết và trước 

khi tái sinh, ở giữa đó là thân trung ấm (trung gian). Thời gian của thân này 

là thời gian chuẩn bị tái sinh, nó kéo dài không quá 49 ngày (theo Thiết Ma 

Ðạt Ða). Có thể do ảnh hưởng của quan niệm này mà có tục lệ cúng thất - 

thất trai tuần (7 x 7 = 49 ngày). 

Tuy nhiên, theo Nikàya và A Hàm thì từ “tử tâm” cho đến “kiết sinh 

tâm” chỉ diễn ra trong vòng một đến hai sát na (tích tắc), do đó không cần có 

thân trung ấm (trung hữu). 

Thật ra, theo người viết nhận định, thân trung ấm cũng là một thân vi tế 

(tịnh sắc thân), một cảnh giới trong hằng hà sa thế giới; và đương nhiên nó 

cũng vô thường, biến dị, cũng luân hồi sinh diệt. Vì thế, không có gì mâu 

thuẫn giữa “tử tâm” và “kiết sinh tâm” trong Nikàya với quan điểm có hay 

không có quan điểm sắc thân trung ấm. Vì lẽ, thời gian 49 ngày cho một thân 

- thức đương nhiên không có gì vô lý khi tại trần gian có những đời sống dài 

nhất chỉ một vài ngày, như loài muỗi mòng v.v. 

5. Ðể có một sự chết trong thanh bình - an lạc 

Ðây là vấn đề trọng yếu của con người. Như đã đề cập, sống và chết 

cũng như thức và ngủ, vậy thôi. Chúng ta không nên quan tâm quá đáng về 



99 
 

cái chết, vì ai cũng chết. Nhưng điều đáng quan tâm hơn là sống và sống như 

thế nào để lúc chết được bình an. Vì lẽ đó, đối với Phật tử cần phải sống giữ 

tâm linh trong sạch, đừng làm điều gì gây khổ đau cho chính mình và cho kẻ 

khác, nhất là phải luôn luôn ý thức rằng cuộc đời là vô thường, “trần gian 

này là chiếc cầu, hãy đi qua nó chứ đừng xây nhà trên nó”. Cho đến khi nào 

tâm được trong sạch, thanh bình, không còn luyến tiếc, không còn bám víu 

vào bất cứ điều gì, dầu gia tài sự nghiệp, dầu vợ đẹp con ngoan v.v. thì khi 

đó sự chết của bạn như lên thuyền sang sông, giải thoát mọi khổ đau, chết 

trong sự bình an phúc lạc. Ðức Phật dạy: 

Bỏ quá khứ, hiện tại và vị lai 

Ðến bên kia cuộc đời 

Ý giải thoát tất cả 

Chớ vướng bận sinh, già, bệnh, chết - (PC 348). 

C. Kết luận 

Tìm hiểu về luân hồi là để sống được an nhiên, tự tại và chết cũng 

được an nhiên, tự tại. Chúng ta không cố tìm gặp luân hồi, vì luân hồi đang 

trôi chảy ngay trên thân của mỗi con người, như dòng máu luân lưu. Cái khổ 

đau nhất của người đời là tham muốn và nắm giữ các đối tượng “của tôi” và 

của “cái tôi thích, tôi yêu”. Bạn có thể tập buông bỏ từ từ cái tâm lý tham 

muốn và nắm giữ đó, nhưng nếu một mai... khi vô thường đến, thần chết đến 

hỏi bạn thì bạn hãy ngay lập tức hướng tâm đến sự từ bỏ tất cả, sự không 

tham luyến tất cả, sự thanh tịnh bình an, sự chánh niệm tỉnh giác; vì đó là 

điều kiện tối cần thiết cho sự tái sinh vào một đời sống tốt đẹp hơn và cao cả 

hơn. Và để làm được điều đó, ngay bây giờ và ở đây, bạn hãy thực tập tư duy 

về vô thường - vô ngã. 

Ta còn để lại gì không 

Kìa non đá lở, nọ sông cát bồi 

Lang thang từ độ luân hồi 



100 
 

Vô minh nẻo trước xa xôi dặm về... - (Vũ Hoàng Chương). 

 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Luân hồi là gì? 

2) Cái gì thúc đẩy chúng sinh đi vào luân hồi? 

3) Bạn hiểu như thế nào về thân trung ấm? 

4) Làm thế nào để thoát ly luân hồi sinh tử? 

 

Bài 11: NĂM UẨN - (Ngũ uẩn) 

Thích Viên Giác 

A. Dẫn nhập 

Theo đạo Phật, những nỗi khổ đau của con người đều xuất phát từ sự 

thiếu hiểu biết, thiếu trí huệ. Vô minh thường được coi là nỗi bất hạnh lớn 

nhất của chúng sinh. Ðức Phật dạy: “Này các Tỳ kheo, tất cả những nỗi sợ 

hãi, thất vọng, vấp ngã và tai nạn đều do ngu si mà sinh khởi. Tất cả những 

điều ấy không sinh khởi nơi người có trí tuệ, cũng như ngọn lửa bùng cháy 

từ bụi lau, bụi cỏ làm cháy luôn cả nhà cửa, lầu gác và cung điện. Cũng vậy, 

ngọn lửa ngu si bùng lên làm cho những nỗi sợ hãi, thất vọng, vấp ngã và tai 

nạn có mặt” (Kinh Ða Giới, Kinh Trung Bộ III). Ðức Phật khuyên dạy mọi 

người hãy trở thành kẻ hiền trí bằng cách suy tư quán chiếu để nhận chân 

được bản chất của nhân sinh và vũ trụ, qua đó dập tắt ngọn lửa ngu si, thành 

tựu trí tuệ và đoạn diệt khổ đau. 

Một ngọn lửa sân đốt cháy cả rừng công đức 

Một cây cổ thụ có thể làm ra ngàn vạn que diêm nhưng chỉ cần 1 que 

diêm thì đốt cháy cả ngàn vạn cây cổ thụ 



101 
 

Phật: sống đơn giản, buông bỏ 

Nền tảng: là phải có trí tuệ tri thức chuyên môn, nghề nghiệp v.v.. năng 

lực 

Người mới học trong lòng của họ có vô vàn khả năng 

Còn người học lâu thiếu vắng nhiệt huyết đến đau lòng. 

 

- Suy tư quán chiếu về cái gì? Suy tư quán chiếu như thế nào để có trí 

huệ và đoạn diệt khổ đau? Ðó là những gì mà Ðức Phật đã thuyết giáo suốt 

cuộc đời hoằng hóa của Ngài. Ðó là điều mà đạo Phật cống hiến cho nhân 

loại hơn 25 thế kỷ qua. 

- Ðối tượng mà chúng ta cần suy tư và quán chiếu chính là đời sống 

của chính ta: con người và thế giới mà chúng ta đang sống. Nhưng con người 

và thế giới quá bao la, thiên hình vạn trạng, muôn màu muôn vẻ làm sao rõ 

biết hết được? Ðối tượng của tư duy là vô tận, vậy phải tư duy theo hướng 

nào?... Ðể giải quyết vấn đề ấy, đạo Phật đã phân tích, hệ thống hóa, khái 

quát hóa những cái tưởng như phức tạp ấy thành những phạm trù, những 

lãnh vực có thể nắm bắt được, đó là Uẩn, Xứ, Giới - tức là 5 uẩn, 12 xứ, 18 

giới. Sự biết rõ về uẩn, xứ, giới nghĩa là biết rõ về bản chất của thế giới hiện 

tượng bao gồm con người và thế giới mà con người đang sống. 

Trong phạm vi của bài viết này, chúng tôi sẽ trình bày khái quát về 

năm uẩn. Ðề tài năm uẩn được đề cập đến ở nhiều nơi trong kinh tạng và 

luận tạng, thuộc truyền thống Nguyên thủy cũng như Ðại thừa. Lý thuyết 

năm uẩn là một cách phân tích, một lối nhìn về con người và thế giới, nhưng 

đây không phải là cách duy nhất mà chỉ là cách phổ biến nhất mà thôi. Ðiểm 

đặc biệt của phân tích năm uẩn là chú trọng về con người và nhấn mạnh 

phần tâm lý hơn vật lý. 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa 



102 
 

Năm uẩn, Phạn ngữ là Pãnca-skandha (Sanskrit), Pãnca khandha (Pàli). 

Pãnca là năm; Khandha là nhóm, là yếu tố là tích tụ, Ngài Huyền Trang dịch 

là Ngũ uẩn; Ngài La Thập dịch là Ngũ ấm, ấm nghĩa là ngăn che, chướng 

ngại (che mất chân tánh) - Năm uẩn được dùng phổ biến hơn. 

Năm uẩn là năm yếu tố hay năm nhóm kết hợp lại tạo thành con người; 

hay nói cách khác, con người là một hợp thể của năm yếu tố, gồm có: Sắc 

uẩn (Rùpa) là yếu tố sinh lý - vật lý; Thọ uẩn (Vedanà) là yếu tố cảm giác; 

Tưởng uẩn (Sãnnã) là yếu tố tri giác, là sự nhận biết đối tượng giác quan hay 

tâm lý; Hành uẩn (Sankhàra) là yếu tố tâm lý hoạt động ngoài Thọ và Tưởng 

là những tâm lý tạo động lực đi tới tạo nghiệp và kết quả của nghiệp như ước 

muốn, quyết định... thuộc ý chí còn gọi là Tư; Thức uẩn (Vinãna) là yếu tố 

nhận thức, phát hiện sự có mặt của đối tượng, gồm có sáu thức. Thức làm 

nền tảng cho Thọ, Tưởng và Hành, theo Duy thức học thì có tám thức. Thức 

là Tâm vương (Citta); Thọ, Tưởng, Hành là Tâm sở (Cetasika). 

Trong kinh tạng Nikàya và A Hàm thường dùng từ Năm thủ uẩn 

(Pãnca upàdana khandha), nghĩa là năm uẩn là đối tượng của sự chấp thủ, 

của tâm tham ái thì gọi là năm thủ uẩn. 

II. Nội dung năm uẩn 

1. Sắc uẩn (Rùpa-khandha) 

Là yếu tố vật chất bao gồm vật lý - sinh lý, có bốn yếu tố vật chất căn 

bản là Ðịa (chất rắn), Thủy (chất lỏng), Hỏa (nhiệt độ), Phong (chất khí). 

Các yếu tố do bốn đại tạo ra thuộc về sinh lý như: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân; 

các đối tượng của giác quan như: hình sắc, âm thanh, mùi vị, vật xúc chạm. 

Tóm lại như Ðức Phật dạy: “ Này các Tỳ kheo, phàm sắc gì thuộc quá khứ, 

vị lai hay hiện tại, nội hay ngoại, thô hay tế, liệt hay thắng, xa hay gần, như 

vậy là sắc uẩn” (Kinh Ðại Kinh Mãn Nguyệt, Kinh Trung Bộ III). Như vậy 

yếu tố vật chất là thân thể hay ngoài thân thể, thuộc vật chất hay năng lượng, 

thuộc thời gian hay không gian đều bao hàm trong sắc uẩn. 



103 
 

Thân thể là sắc uẩn, vì vậy chúng không phải là một thực thể độc lập 

mà là một hợp thể vật chất biến động và mâu thuẫn. Thân thể muốn tồn tại 

phải nương vào các yếu tố sắc không phải là thân thể như mặt trời, dòng 

sông, ruộng lúa, thời tiết, không khí... Quan điểm của Phật giáo về thân thể 

vật lý dựa trên cơ sở lý duyên sinh, nghĩa là trình bày rõ về mối tương hệ bất 

khả phân ly giữa yếu tố con người với yếu tố vũ trụ thiên nhiên gồm môi 

trường, hoàn cảnh... Ðó là cái nhìn về con người một cách toàn diện. 

Bản chất của sắc uẩn là vô thường, vô ngã và chuyển biến bất tận theo 

lý duyên sinh, vậy bản chất của chúng là không. Sự chấp thủ, tham ái thân 

thể (sắc uẩn), hoặc bất cứ một đối tượng vật lý, sinh lý nào cũng đều tiềm ẩn 

nguy cơ đau khổ. Như trong kinh Phật đã dạy, ai cho rằng sắc uẩn là ta, là 

của ta, là tự ngã của ta thì chắc chắn gặt hái đau khổ, thất vọng, sầu muộn, 

vấp ngã và tai nạn. 

Nhờ thấy rõ thân thể qua phân tích sắc uẩn đưa đến trí tuệ sâu sắc làm 

rơi rụng tâm lý tham ái thân thể, chặt đứt sợi dây trói buộc vào sắc uẩn. 

ở sao cho vừa lòng người 

ở rộng người cười ở hẹp người chê 

cao chê ốm, thấp chê lùn 

béo chê béo trục béo tròn, gầy chê xương sống xương sườn lòi ra 

 

2. Thọ uẩn (Vedanà-khandha) 

Thọ là cảm giác, do sự tiếp xúc giữa giác quan và đối tượng mà sinh ra 

thọ. Ðức Phật dạy có sáu thọ: mắt tiếp xúc với hình sắc mà sinh thọ, tai với 

âm thanh, mũi với mùi, lưỡi với vị, thân với vật cứng mềm, ý với đối tượng 

tâm ý. Cảm giác theo Phật giáo không dừng lại ở mức độ tiếp xúc đơn thuần 

mà là cảm xúc, một biểu hiện sâu hơn của cảm giác; cảm giác có ba loại: 

một là cảm giác khổ, hai là cảm giác vui sướng, ba là cảm giác không vui 

không khổ. 



104 
 

Vật chất = Sắc  

Tâm hồn = Thọ, tưởng, hành, thức  

=== không có tôi, cái thuộc của tôi, và tự ngã của tôi 

Cảm giác khổ là một loại cảm giác khó chịu khi ta tiếp xúc với một đối 

tượng không thích ý, nó kèm theo một chuỗi tâm lý khó chịu, bất mãn, tránh 

xa... Ví dụ khi ta nhìn thấy một con vật dơ bẩn xấu xí, ta nảy sinh cảm giác 

ghê tởm không muốn nhìn. Cảm giác vui sướng là một loại cảm giác dễ chịu, 

thoải mái, phấn khởi khi ta tiếp xúc với một đối tượng thích ý, nó tạo cho ta 

niềm vui, sung sướng xích lại gần... Cảm giác trung tính không khổ không 

vui, nó không tạo cho ta cảm giác khó chịu hay dễ chịu, nó không tạo ra một 

lực hút hay lực đẩy nào. Ví dụ khi ta nhìn một dòng sông, không khởi lên 

khổ hay lạc mà chỉ là cảm giác thông thường. 

Thời gian: quá khứ, hiện tại và vị lai 

 

Ðức Phật dạy: “Này các thầy Tỳ kheo, phàm cảm thọ gì quá khứ, vị lai 

hay hiện tại, nội hay ngoại, thô hay tế, liệt hay thắng, xa hay gần, như vậy là 

thọ uẩn” (sđd). Như vậy, những loại cảm giác về thời gian, không gian, cảm 

giác sâu sắc bên trong tâm như thiền định chẳng hạn, hay cảm giác bên ngoài 

qua các giác quan, cảm giác cường độ mạnh hay yếu đều nằm trong thọ uẩn. 

Phân tích ta sẽ thấy có những cảm giác đến từ thân thể (sắc uẩn) như ăn uống 

khoái khẩu hay bị thương tích đau đớn; có những cảm giác đến từ tâm lý 

(tưởng, hành) như thiền định hay tưởng tượng; có những cảm giác đến từ 

tâm lý và vật lý như thưởng thức một bản nhạc hoặc ngắm một bức tranh, 

hoặc sự đau khổ do hoàn cảnh bất hạnh... Tất cả những loại cảm thọ ấy tạo 

thành một dòng sông cảm thọ tâm lý chi phối hệ thống tâm thức, chúng sinh 

khởi biến hiện thay đổi vô chừng; chúng chuyển biến vô tận, vô thường, vô 

ngã và hiện hữu có điều kiện. Chấp thủ vào cảm thọ bao giờ cũng sai lầm và 

gặt hái khổ đau. 

3. Tưởng uẩn (Sãnnã-khandha) 



105 
 

Là nhóm tri giác có khả năng nhận biết đối tượng là cái gì, đây là khả 

năng kinh nghiệm của sáu giác quan và sáu đối tượng của giác quan. Sự 

nhận biết đối tượng có hai loại: một là nhận biết đối tượng bên ngoài như 

mắt thấy sắc nhận biết đó là đóa hoa hồng, tai nghe âm thanh nhận ra bản 

nhạc tiền chiến...; hai là khả năng nhận biết đối tượng bên trong, tức là các 

đối tượng tâm lý như những khái niệm, hồi tưởng ký ức... Như vậy, tưởng 

uẩn là cái thấy, cái biết của mình về con người, hoặc sự việc hay sự kiện. Tri 

giác là một trong những tác dụng của thức. 

Ðức Phật dạy: “Này các Tỳ kheo, phàm tri giác gì thuộc quá khứ, vị lai 

hay hiện tại, nội hay ngoại, thô hay tế, liệt hay thắng, xa hay gần, như vậy là 

tưởng uẩn” (sđd). Như vậy, những tri giác về các đối tượng bên ngoài, bên 

trong, thuộc thời gian, không gian, đơn giản hay phức tạp đều gồm trong 

tưởng uẩn. Tri giác là tri giác về cái gì, không thể có một tri giác thuần chủ 

thể; vì vậy, tưởng bao gồm mọi nhận thức về thế giới vật lý, tâm lý. Tuy 

nhiên, thế giới vật lý, tâm lý ấy được ký hiệu hóa, khái niệm hóa, nên giữa 

tri giác và thực tại luôn có một khoảng cách. 

Sự có mặt của tri giác là sự có mặt của kinh nghiệm. Tri giác tùy thuộc 

vào những kinh nghiệm đã qua như khi thấy đóa hoa hồng biết đây là đóa 

hoa hồng, cái tri giác về đóa hoa hồng đã có sẵn (chủng tử) nên cái kinh 

nghiệm đã cho biết đó là đóa hoa hồng. Vì vậy tri giác dễ bị đánh lừa bởi 

kinh nghiệm, do vì thực tại thì luôn sinh động. 

Tri giác tồn tại có điều kiện, vì vậy chúng vô thường, trống rỗng; và do 

duyên sinh nên tri giác đầy hư vọng mà ta thường gọi là vọng tưởng. 

4. Hành uẩn (Sankhàra-khandha) 

Hành là từ gọi cho mọi hiện tượng sinh diệt như trong câu kệ “Chư 

hành vô thường”. Hành uẩn ở đây có nghĩa là các hiện tượng tâm lý mang 

tính chất tạo tác nghiệp, có năng lực đưa đến quả báo của nghiệp, nói cách 

khác là tạo động lực tái sinh. Hành uẩn là những hiện tượng tâm lý còn được 

gọi là tâm sở. Duy thức học chia thành 51 tâm sở gồm cả thọ, tưởng, tức là 

cảm giác và tri giác cũng gọi là hành. Nhưng ở đây không xếp cảm giác và 



106 
 

tri giác vào nhóm hành vì chúng (thọ và tưởng) không có khả năng tạo 

nghiệp và quả của nghiệp. 

Hành uẩn cũng có sáu loại do sự tiếp xúc giữa sáu giác quan và sáu đối 

tượng, hành còn gọi là Tư. Ðức Phật dạy: “Này các Tỳ kheo, thế nào là hành? 

Có sáu tư thân này: sắc tư, thanh tư, hương tư, vị tư, xúc tư và pháp tư. Ðây 

gọi là hành” (Kinh Tương Ưng Bộ III). Tư là động lực quyết định, là ý chí, ý 

muốn; tâm sở này tạo động lực dẫn dắt tâm ý theo xu hướng thiện, bất thiện. 

Một số tâm sở có tác động mạnh mẽ để hình thành nghiệp hay hành như: dục, 

xác định, niềm tin, tinh tấn, tham lam, sân hận, ngu si, kiêu mạn, tà kiến... 

Hành uẩn bao gồm mọi hiện tượng tâm lý, Ðức Phật dạy: “Này các Tỳ kheo, 

phàm hành gì thuộc quá khứ, hiện tại hay vị lai, nội hay ngoại, thô hay tế, 

liệt hay thắng, xa hay gần, như vậy là hành uẩn” (sđd). Tất cả những hiện 

tượng tâm lý, sinh lý hiện tại là kết quả của hành trong quá khứ, nghĩa là 

hành tạo nên một năng lực tiềm ẩn điều khiển thúc đẩy ở trong chiều sâu tâm 

thức mà trong kinh thường gọi là “phiền não tùy miên”, hay trong luận gọi là 

“câu sanh phiền não”. Chúng làm nền tảng và lực đẩy để hình thành một 

năng lực hành mới, dẫn dắt con người đi tới tương lai. 

Hành uẩn tồn tại nhờ các điều kiện do duyên sinh nên chúng vô thường, 

trống rỗng và biến động bất tận. 

5. Thức uẩn (Vinnãna-khandha)  

Thức là có khả năng rõ biết, phản ánh thế giới hiện thực. Khi giác quan 

tiếp xúc với đối tượng, thực nhận biết sự có mặt của đối tượng, thức không 

nhận ra đối tượng ấy là gì, là cái gì, màu gì... đó là chức năng của tri giác 

(tưởng); thức chỉ nhận biết sự hiện diện của đối tượng giống như tấm gương 

phản chiếu tất cả những hình ảnh đi ngang qua nó. Thức có sáu loại: nhãn 

thức, nhĩ thức, tỷ thức, thiệt thức, thân thức và ý thức. Thức là nền tảng của 

thọ, tưởng, hành. Thức là Tâm vương; thọ, tưởng, hành là Tâm sở. 

Thức uẩn là nền tảng của các hiện tượng tâm lý như biển là nền tảng 

của các ngọn sóng nhấp nhô, vì vậy thức còn gọi là yếu tố căn bản của tâm 

lý, thức dung chứa các hiện tượng tâm lý và căn cứ để các hiện tượng tâm lý 



107 
 

phát khởi. Duy thức học triển khai lý thuyết tám thức, ngoài sáu thức trên 

còn phát triển thêm hai thức nữa là Mạt na thức (Manas) và A lại da thức 

(Alaya), mục đích là khai thác các khía cạnh sâu kín của thức. Mạt na thức là 

ý căn, là căn cứ của ý thức đồng thời nó cũng có tác dụng nhận thức sự tồn 

tại của một thực thể, một bản ngã. A lại da thức là khả năng duy trì và bảo 

tồn những chủng tử, những kinh nghiệm; chúng được tích lũy, lưu trữ ở 

trong thức (A lại da). Mặt khác, A lại da làm căn bản cho các hoạt động tâm 

lý trở về sau khi không còn điều kiện hoạt động. Nhờ khả năng bảo tồn của 

thức (A lại da) mà các hiện tượng tâm lý phát khởi trở lại khi hội đủ các yếu 

tố. 

Thức lưu trữ:  

Lưu trữ: 

Nhập + xuất = mạt na 

Bảo tồn 

Mặc dù thức uẩn là nền tảng của tâm lý nhưng nó không tồn tại độc lập, 

chúng hiện hữu do duyên sinh, cụ thể là do sắc, thọ, tưởng, hành; mối quan 

hệ giữa chúng với nhau là bất khả phân ly. Ðức Phật dạy: “Thức tồn tại nhờ 

sắc làm điều kiện, làm đối tượng, sắc làm nơi nương tựa... Thức phát triển 

hưng thịnh nhờ sắc. Thức tồn tại nhờ thọ... nhờ tưởng... nhờ hành... (như 

trên). Nếu có ai nói tôi sẽ chỉ ra sự đi, sự đến, sự sinh, sự diệt của thức biệt 

lập với sắc, thọ, tưởng, hành thì người ấy đã nói một điều không thực” (Kinh 

Tương Ưng III). Như vậy, thức là một hợp thể của bốn uẩn kia, vì vậy đạo 

Phật không chấp nhận có một thức nào đó độc lập, tự chủ như khái niệm về 

một linh hồn bất tử chẳng hạn. Thức vô thường lưu chuyển, vô ngã và do 

duyên sinh. 

Tóm lại, con người dưới sự phân tích năm nhóm thì thân thể thuộc một 

nhóm: nhóm vật lý, sinh lý; tâm lý thì chia thành bốn nhóm: cảm giác, tri 

giác, động lực hay ý chí và thức. Mỗi nhóm là một tập hợp của các yếu tố, 

đồng thời mỗi nhóm đều nương tựa vào nhóm kia mà tồn tại, nhóm này có 

trong nhóm kia và ngược lại. Nói khác, trong sắc có thọ, trong thọ có sắc, 



108 
 

chúng nương vào nhau mà có mặt, suy rộng ra đều như vậy. Một cảm giác 

khổ sở nó bao gồm luôn cả thân thể và tri giác, tâm tư và thức. Năm uẩn là 

các khía cạnh khác nhau của một thể thống nhất là con người. Thể thống 

nhất ấy mới nhìn qua tưởng như độc lập, bất biến được điều khiển bởi một 

chủ thể, nhưng thật ra chúng chỉ là một hợp thể vô ngã, vô thường và rất tạm 

bợ. Trong kinh có một thí dụ như cây chuối không có lõi, nó chỉ là một hợp 

thể của các bẹ chuối. Ðó là bản chất của năm uẩn, đó cũng là mục tiêu của sự 

phân tích năm uẩn: thấy rõ bản chất của con người và vũ trụ mà con người 

đang sống, nhờ đó mà khai mở tuệ giác, đoạn diệt khổ đau. 

III. Tu tập quán chiếu năm uẩn 

Mục đích của phân tích năm uẩn không phải là hình thành một hệ 

thống triết lý về con người và vũ trụ, mà để nhìn thấy một cách rõ rệt bản 

chất của con người và thế giới hiện tượng. Như đã nói, những khổ đau của 

con người là do vô minh, là không thấy rõ bản chất của sự sống. Do vô minh 

nên chấp ngã, chấp vào cái chủ thể bất biến; do chấp ngã mà có tham ái, sân 

hận, si mê; do tham, sân, si mà có sợ hãi, thất vọng, vấp ngã và tai nạn. 

Tu tập quán chiếu sâu sắc năm uẩn thì “minh” sẽ sinh, trí tuệ sẽ sinh, 

chấp thủ và tham ái sẽ diệt, đó là mục đích chính của tu tập quán chiếu năm 

uẩn. Tương tự trong Tâm Kinh Bát Nhã nói: “Quán Tự Tại hành thâm Bát 

nhã Ba la mật đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách”, 

tạm dịch: Bồ Tát Quán Tự Tại (tức Quán Thế Âm) thực hành trí tuệ thâm 

sâu, thấy rõ tự tánh của năm uẩn là không, nên vượt thoát mọi khổ ách. 

Làm chủ khi tiếp xúc (thọ) 

Làm chủ khi tưởng tượng phân biệt tri giác (tưởng) 

Làm chủ khi đưa ra quyết định hành động (hành) 

Làm chủ khi lưu trữ giữ gìn ký ức (thức) 

 

Quán chiếu sâu sắc năm uẩn như sau: 



109 
 

1. Quán chiếu trên cơ sở các pháp ấn 

Tức là quán năm uẩn là vô thường, là khổ đau, là trống rỗng, là vô ngã. 

Trang bị cho mình một cái nhìn sáng tỏ, chánh kiến về thân thể, về tình cảm, 

về nhận thức tư tưởng, về những hoạt động sâu kín của tâm lý, rằng chúng là 

vô thường, vô ngã; nếu chấp thủ tham ái chúng sẽ đưa đến khổ đau. Ðức 

Phật thường thức tỉnh các đệ tử quán chiếu về năm uẩn một cách đơn giản 

như Ngài hỏi các Tỳ kheo: 

- Thân thể là thường hay vô thường? 

- Bạch Thế Tôn, vô thường. 

- Vô thường thì đưa đến khổ hay vui? 

- Bạch Thế Tôn, khổ. 

- Cái mà vô thường và khổ thì có hợp lý không khi cho rằng cái này là 

tôi, là của tôi, là tự ngã của tôi? 

- Bạch Thế Tôn... không hợp lý 

(Tương Ưng III). 

Với sức quán chiếu thường xuyên như vậy sẽ tạo nên năng lực làm rơi 

rụng tâm tham ái và chấp thủ. 

2. Quán chiếu năm uẩn do duyên sinh 

Quán chiếu thân thể do bốn đại và bốn đại sở tạo tạo nên, nghĩa là do 

các yếu tố như thực phẩm, mặt trời, không khí, dòng sông, di truyền, đất đá... 

thân thể hình thành và tồn tại do vô số nhân duyên. Quán chiếu cảm thọ khổ, 

vui, không khổ không vui do sự tiếp xúc giữa sáu giác quan và sáu đối tượng 

mà sinh, các cảm giác ấy tùy thuộc vào rất nhiều yếu tố như không gian, thời 

gian, trình độ văn hóa, thời tiết, điều kiện xã hội... chỉ một cảm giác vui hay 

buồn chứa đựng cả một bầu trời duyên sinh và duyên diệt. Quán chiếu tri 

giác do sự tiếp xúc với hình sắc, âm thanh, mùi vị... mà sinh cái biết về sự 

vật, hình thành các khái niệm, nhận thức, chúng tùy thuộc vào các yếu tố 

không gian, thời gian, điều kiện văn hóa, xã hội... Quán chiếu các hoạt động 



110 
 

ý chí ước muốn cũng do tiếp xúc giữa giác quan và đối tượng mà sinh, nếu 

các tiếp xúc không có thì không có các hoạt động tâm lý ấy. Quán thức tồn 

tại do duyên danh sắc tức là do thân thể, do cảm giác, tri giác và tâm hành 

mà có mặt, chúng không độc lập, tự có... Cuối cùng quán các uẩn đều nương 

vào nhau, có ở trong nhau, cái này là cái kia. Như vậy thấy một cách sâu sắc 

và toàn diện về con người và mối quan hệ con người với thiên nhiên và vũ 

trụ. 

C. Kết luận 

Lý thuyết năm uẩn phân tích con người là hợp thể của yếu tố sinh lý, 

vật lý, tâm lý để làm nổi bật tính vô ngã, biến động, bất an và duyên sinh của 

con người và vũ trụ. Trên cơ sở phân tích quán chiếu năm uẩn sẽ đem đến trí 

tuệ và giải thoát khổ đau. Ðức Phật dạy: “Ai không chấp trước, không tham 

luyến, không suy tưởng, không hoan hỷ về sắc, thọ, tưởng, hành, thức... 

người ấy giải thoát khỏi ác ma” (Kinh Tương Ưng III). Như vậy, vấn đề chủ 

yếu không phải là sự hiện hữu của năm uẩn mà chính là sự có mặt của chấp 

trước và tham luyến năm uẩn. Con người có thói quen tư duy về ngã, về cái 

tồn tại, cái chủ động đằng sau cái biến động, nên mọi sự rối loạn từ đó mà 

sinh. Mặt khác, chúng ta thường bị dính mắc, bị cột chặt vào một cái gì đó 

như là thân thể hay tình cảm, tư tưởng... nếu cái ấy bị mất mát, bị lấy đi, tâm 

tư chúng ta sẽ trống rỗng, bị khủng hoảng ngay. Phật dạy: “Người ngu 

thường nghĩ rằng thân này là chính ta, ta có cái thân này, thân này ở trong tự 

ngã hoặc có tự ngã ở trong thân... Cái khổ này là chính ta, ta có nỗi khổ này, 

nỗi khổ này ở trong ta, ta đang ở trong cái khổ...”. Do vậy, khi sắc thân, cảm 

thọ... thay đổi, con người thay đổi theo; sợ hãi, chướng ngại, khát vọng và 

phiền muộn phát sinh. 

Khi tâm chấp trước và tham luyến được rũ bỏ, năm uẩn là thanh tịnh, là 

vô lậu, là pháp uẩn. Khi ấy sắc thân là thân tự tại, thọ là tâm từ bi, tưởng là 

trí vô phân biệt, hành là trí thanh tịnh và thức là trí căn bản. Như vậy, đạt 

được giải thoát hoàn toàn như Tâm Kinh Bát Nhã nói: Vượt thoát mọi khổ 

ách. 

-oOo- 



111 
 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Ðịnh nghĩa và giải thích ngắn gọn năm uẩn. 

2) Ðức Phật dã dạy tu tập quán năm uẩn như thế nào? 

3) Vì sao Ðức Phật dạy: “Ai không chấp trước, không tham luyến, 

không suy tưởng, không hoan hỷ về sắc, thọ, tưởng, hành, thức... người ấy 

giải thoát khỏi ác ma?”. 

 

 

Bài 12: BỐN ĐẠI, SÁU ĐẠI, MƯỜI HAI XỨ VÀ MƯỜI TÁM 

GIỚI 

(Tứ đại, Lục đại, Thập nhị xứ và Thập bát giới) 

Thích Tâm Thiện 

 

A. Dẫn nhập 

Các vấn đề liên quan đến con người và sự hình thành con người, theo 

quan điểm của Phật giáo, thường được bàn đến gồm: bốn đại, sáu đại, mười 

hai xứ và mười tám giới. Trong quá trình tu tập, các vấn đề trên được Ðức 

Phật phân tích cụ thể, nhằm xây dựng cho người tu tập một cái nhìn chính 

xác về bản chất của thân năm uẩn và thế giới sự vật hiện tượng chung quanh 

con người. Do đó, phân tích về các uẩn (Skandha), xứ (Ayatana) và giới 

(Dhàtu) chính là phân tích về sự hiện hữu của con người và thế giới. Ðấy 

cũng chính là thế giới quan, nhân sinh quan Phật giáo. Mục đích của sự phân 

tích nội quán này là cái nhìn giúp người học đạo thấy rõ sự thật vô ngã của 

các pháp. 



112 
 

B. Nội dung 

I. Ðịnh nghĩa: Bốn đại, sáu đại, mười hai xứ và mười tám giới 

1. Bốn đại 

Bốn đại (Caturmahàdhàtu) là bốn yếu tố cơ bản hình thành nên thể chất 

(thân vật lý) của con người, bao gồm: chất khoáng (Pathavi - đất), chất lỏng 

(Apo - nước), nhiệt độ (Tejo - sức nóng) và hơi khí (Vàyo - gió). Chúng ta 

thường gọi một cách hình tượng về thân tứ đại là đất, nước, gió, lửa. 

2. Sáu đại 

Sáu đại là sáu yếu tố cơ bản hình thành nên con người toàn diện với ba 

thành tố đặc thù là: thể chất vật lý (gồm bốn đại) cộng với ý thức (thuộc tâm 

lý) và không gian. 

3. Mười hai xứ  

Mười hai xứ là cơ sở giao tiếp giữa con người với thế giới thực tại 

khách quan, bao gồm sáu nội xứ (thuộc về tự thân) và sáu ngoại xứ (thuộc về 

ngoại cảnh). Sáu nội xứ là: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý thức. Sáu ngoại xứ 

là: hình thể, âm thanh, hương khí, mùi vị, sự tiếp xúc và các sự vật hiện 

tượng (sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp). 

4. Mười tám giới  

Mười tám giới là cơ sở giao tiếp toàn diện của con người với thế giới 

thực tại khách quan, bao gồm: sáu nội xứ, sáu ngoại xứ và sáu tình thức của 

mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý (nhãn thức, nhĩ thức, tỷ thức, thiệt thức, thân 

thức và ý thức). 

II. Phân tích Bốn đại qua thể chất vật lý của con người 

Như được trình bày ở phần định nghĩa, Bốn đại là nói tóm tắt về cơ thể 

con người. Bốn đại này do nhân duyên hợp thành, chúng không có gì là bền 

chắc. Con người từ khi sinh ra được nuôi dưỡng bởi các loại thức ăn (thực tố) 

và dưỡng khí, và tiếp tục sinh trưởng theo thời gian. Trong suốt quá trình 



113 
 

sống của một đời người, thân thể vật lý này không ngừng thay đổi qua các 

chu kỳ sinh thành, tồn tại, biến đổi và phân hủy (chết). Cái mà chúng ta gọi 

là sự chết (sự ngưng hoạt động và phân hủy hay thọ mạng chấm dứt), thực 

chất chỉ là sự tan rã của Bốn đại). 

Cơ thể của con người hình thành là do sự hội tụ của Bốn đại. Trong 

Bốn đại, nếu tiếp tục phân tích, chúng ta sẽ có thêm bốn nhóm vật chất như 

sau: 

Yếu tố đất: gồm có: tóc, lông, móng, răng, da, thịt, gân, xương, thận, 

tim, gan, hoành cách mô, lá lách, phổi, ruột, phân, mỡ, não, ghèn. 

Yếu tố nước: gồm có: mật, đàm, niêm dịch, mủ, máu, mồ hôi, nước 

mắt, nước miếng, nước mũi, nước khớp xương, nước tiểu. 

Yếu tố gió: gồm có: hơi thở (sự hô hấp) và khí. 

Yếu tố lửa: gồm có: nhiệt độ hay sức nóng do sự vận hành của cơ thể 

phát ra. 

Theo Kinh Ðại Bát Niết Bàn, cơ thể con người gồm có 36 thứ bất tịnh 

và được chia thành ba nhóm: 

Nhóm một: gồm có 12 thứ ngoài thân: tóc, lông, móng, răng, ghèn, 

nước mắt, nước mũi, nước miếng, phân, nước tiểu và mồ hôi. 

Nhóm hai: gồm có 12 thứ trong thân: da, da non, máu, thịt, gân, mạch, 

xương, tủy, lớp mỡ da, mỡ óc, màng bọc gân, thịt. 

Nhóm ba: gồm có 12 thứ nằm sâu trong thân: gan, mật, ruột, dạ dày, lá 

lách, thận, tim, phổi, bàng quang, mề phân, đàm đỏ và đàm trắng. 

Mục đích của sự phân tích cụ thể như trên là nhằm giúp chúng ta nhìn 

thấy rõ ràng, chính xác về thân tướng bất tịnh của con người để hướng tâm 

đến trạng thái xả ly, không chấp thủ1. 

III. Sáu đại và con người toàn diện 
                                                             
1 Học viên xem thêm các kinh có đề cập đến Bốn đại và Sáu đại như: Kinh Phân Biệt Sáu Giới (M.140) = Kinh Phân Biệt 

Lục Giới (Trung A Hàm 42+7 - Kinh Ðại Câu Hy La). 



114 
 

Như đã trình bày, Sáu đại gồm có Bốn đại (như trên) cộng với không 

gian và ý thức. Do đó, con người (theo Sáu đại) là con người hoàn chỉnh, bao 

gồm cả tâm lý và vật lý. Riêng về phần tâm lý hay tâm thức nói chung, đã 

được nói đến trong Năm uẩn. Theo đó, tâm thức của con người bao gồm các 

phần chính là: cảm thọ, niệm tưởng, tư duy và ý thức (thọ, tưởng, hành, 

thức), nói chung là cấu trúc và sự vận hành của tâm lý. 

Do đó, Sáu đại thực ra chỉ là cách nói tóm tắt của Năm uẩn (sắc, thọ, 

tưởng, hành, thức). Vì lẽ, đối với con người, cơ cấu tâm lý chỉ có thể vận 

hành khi nó dựa vào sinh thân, tức là thân thể vật lý. Nếu chỉ có tâm thức 

hiện hữu mà không có thân hiện hữu, hoặc ngược lại, chỉ có thân hiện hữu 

mà không có tâm thức hiện hữu, thì không thể gọi là con người. 

Tương tự như thế đối với khái niệm tâm thức. Ở đây, nên hiểu rằng, 

tâm không đơn giản chỉ là tâm, mà trong tâm luôn luôn hàm chứa hoạt động 

của các cảm thọ, các ảnh tượng của tri giác, các hình thức tư duy và các hoạt 

động của tâm thức nói chung. 

Nên nhớ rằng, mọi khái niệm phân biệt trong tâm thức của chúng ta 

như: tài sản, nhà cửa, sông suối, núi đồi v.v. cho đến các khái niệm như: tư 

duy, ý thức, tình cảm, lý trí, tưởng tượng v.v. tất cả đều là biểu hiện của tâm. 

Và đây là lý do tại sao Ðức Phật dạy “Nhất thiết duy tâm” (tất cả đều là sự 

tạo tác của tâm). 

Như thế, Sáu đại và Năm uẩn dù khác nhau trên mặt ngôn ngữ, nhưng 

chúng giống nhau về mặt ý nghĩa. Tuy nhiên sẽ rất giới hạn nếu chúng ta 

dừng lại ở đây. Do đó những gì cần được khảo sát tiếp theo, chính là mười 

hai xứ và mười tám giới. 

IV. Mười hai xứ và mười tám giới 

Ðể hiểu rõ cơ cấu của tâm thức, cũng như sự vận hành của nó, chúng ta 

cần thiết tìm hiểu về mười hai xứ và mười tám giới. 

Mười hai xứ, như đã trình bày, là cơ sở giao tiếp cơ bản để hình thành 

những nhận thức, phân biệt của con người. Ðó là sự giao thoa, tương tác 



115 
 

giữa sáu nội xứ (hay còn gọi là sáu căn - Ajjhattika-àyatana) với sáu ngoại 

xứ (còn gọi là sáu trần - Bàhyu-àyatana). Căn là thân thể, mạng căn, tức là 

thể chất vật lý của con người. Trần là trần cảnh, hay còn gọi là thế giới sự 

vật hiện tượng. Sáu căn thuộc về chủ thể, sáu trần thuộc về đối tượng. Do 

chủ thể giao tiếp với đối tượng mà hình thành nên những nhận thức, phân 

biệt, như sông, suối, núi, đồi, đàn ông, đàn bà, con chim, hòn đá, giọt sương... 

Chúng ta có sáu căn và sáu trần. Sáu căn là: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và 

ý; sáu trần là: sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp. 

- Sắc: gồm có màu sắc, hình thể, vật thể, hiện tượng, sự vật. Sắc còn 

được chia thành hai phần đó là: biểu sắc (hình tượng, sự vật...), vô biểu sắc 

(năng lượng vô hình..., năng lượng tâm thức [mental energy] cũng được xem 

là một loại sắc). 

- Thanh: gồm tiếng nói, tiếng động, âm thanh, âm nhạc... 

- Hương: hương khí, hương thơm... 

- Vị: mùi vị như chua, chát, cay, ngọt, mặn, đắng, the, lờ lợ... 

- Xúc: sự giao thoa giữa căn và trần, giữa vật này với vật khác... 

- Pháp: tất cả thế giới sự vật hiện tượng tâm lý và vật lý nói chung.. 

Khi sáu căn tiếp xúc với sáu trần, thì liền phát sinh những nhận thức, 

phân biệt. Do đó, có sáu loại phân biệt của thức (sự nhận biết) gồm: sự thấy 

biết của mắt, sự nghe biết của tai, sự ngửi biết của mũi, sự nếm biết của lưỡi, 

sự tri giác của toàn thân và sự hiểu biết của ý thức. 

Như thế, từ sáu căn tiếp xúc với sáu trần để hình thành sáu thức 

(Vijnàna) và cộng chung lại là mười tám giới. Ðây là tiến trình nhận thức 

luận về thế giới quan và nhân sinh quan Phật giáo1. 

V. Mối quan hệ giữa 12 nhân duyên, 5 uẩn, 4 đại và 6 đại, 12 xứ và 18 

giới 

                                                             
1 Xem Tìm hiểu nhân sinh quan Phật giáo, Thích Tâm Thiện, Nxb TP Hồ Chí Minh, 1998. 



116 
 

Trong giáo lý về 12 nhân duyên có đề cập đến chi phần lục nhập, và 

trong giáo lý 5 uẩn có đề cập đến hai chi phần: vật lý (sắc) và tâm lý (thọ, 

tưởng, hành, thức); trong 4 đại và 6 đại cũng đề cập đến hai chi phần: vật lý 

và tâm lý; đặc biệt trong 12 xứ và 18 giới lại nhấn mạnh đến sự giao thoa, 

tiếp xúc giữa sáu căn và sáu trần. Sự giao thoa và tiếp xúc này chính là chi 

phần xúc (Phassa) - đứng hàng thứ 6 trong giáo lý 12 nhân duyên. Như thế, 

chúng ta có một bảng tương đương như sau: 

(Lục nhập = 5 Uẩn + Xúc) # 6 Ðại + (4 Ðại) = 12 Xứ + (18 Giới) 

5 Uẩn = Xúc + 12 Xứ # (18 Giới = Xúc + 6 Ðại) 

Từ những chi tiết này cho thấy rằng, cái thế giới sự vật hiện tượng với 

muôn ngàn khác biệt mà chúng ta nhận biết thì không gì khác ngoài sự phân 

biệt của tri giác. Và yếu tố hình thành nên tri giác của con người chính là sự 

tiếp xúc giữa các căn thân và trần cảnh, hay nói khác hơn là giữa chủ thể 

nhận thức (ví dụ - con mắt) và đối tượng được nhận thức (ví dụ - đám mây). 

Mặc dù trên nền trời xanh bao la không giới tuyến chỉ có một đám mây, 

nhưng đứng ở góc độ này thì đám mây trông giống cô gái; đứng ở góc độ 

khác thì đám mây trông giống con cọp v.v. Cứ như thế mà đám mây được 

xuất hiện với nhiều hình thức khác nhau, tùy theo điểm nhìn và chủ thể nhìn. 

Nên lưu ý rằng, trước mắt chúng ta chỉ có một đối tượng, nhưng do mỗi 

người có một duyên phận khác nhau và trình độ nhận thức khác nhau, và do 

đó, đối tượng bị nhìn cũng được tri nhận và đánh giá khác nhau. Ðấy chính 

là thế giới sai biệt đa thù của nhận thức. Và sự sai biệt đó hoàn toàn tùy 

thuộc vào yếu tố xúc (tiếp xúc) ở mỗi con người khác nhau. 

Có một điều tối quan trọng cần lưu ý rằng, để có một nhận thức, bao 

giờ cũng phải có một chủ thể nhận thức và một đối tượng được nhận thức 

xuất hiện trong tương quan. Và như thế, suy cho cùng, cái mà chúng ta gọi là 

thế giới quan, hay nhân sinh quan, hay vũ trụ quan đó, thực ra không gì khác 

hơn là sự sinh khởi ý niệm của Thức trong tiến trình giao tiếp giữa căn và 

trần. Và điều này, trong Kinh Lăng Già, Ðức Phật dạy: “Cái đa tính của đối 

tượng sinh khởi từ sự nối kết giữa tập khí và phân biệt; nó sinh ra từ tâm, 



117 
 

nhưng người ta lại thấy nó hiện hữu bên ngoài; cái đa tính ấy [ta gọi]1 là Duy 

tâm”. 

“(Và) thế giới bên ngoài là không có, nên cái đa tính của các đối tượng 

là cái được thấy từ Tâm; thân thể, tài sản, nhà cửa..., những thứ ấy [ta gọi] là 

Duy tâm2”. 

Từ những trưng dẫn trên, chúng ta biết rằng, tri giác của con người rất 

giới hạn, và mọi sự đo lường phân biệt, nhận thức của con người đối với thế 

giới cũng rất giới hạn. Giới hạn ở chỗ sự hiểu biết của chúng ta là do cái thấy 

từ một tâm thức còn vô minh, thấy bằng tri giác phân biệt của tự ngã chứ 

không phải là thấy từ một tâm thức toàn tri (giác ngộ). Do đó, cái mà chúng 

ta cho là thường thì bản chất của nó là vô thường, như dòng sông không 

ngừng trôi chảy. Bản chất của ý thức phân biệt và vô minh là như thế. Nó 

luôn luôn biến động, vô thường. 

Con người khổ đau chỉ vì lầm chấp vào ý thức phân biệt của mình, cho 

rằng cái này là tôi, cái này là của tôi, cái này là tự ngã của tôi, rồi cố gượng 

sống và bám víu vào những suy nghĩ như thế nên chìm đắm trong sinh tử 

trầm luân, vậy thôi. 

C. Kết luận 

Nói tóm lại, giáo lý về các đại, uẩn, xứ, giới là những phần giáo lý rất 

cơ bản và quan trọng, giúp chúng ta có một cái nhìn chính xác về cuộc sống 

vô thường, khổ và vô ngã. Bao lâu con người chưa biết uẩn, xứ, giới là gì, thì 

vẫn không thể biết được thế nào là con đường thoát ly sinh tử. Các uẩn, xứ, 

giới là đề mục của pháp hiện quán - thiền định, do vậy, con đường tu tập bao 

giờ cũng được khởi đầu từ các uẩn, xứ, giới; đấy chính là tu tập Chánh tri 

kiến. 

* Sách tham khảo: 

Ðề nghị học viên tìm đọc cuốn Tâm lý học Phật giáo của tác giả Thích 

Tâm Thiện, do Nxb TP Hồ Chí Minh ấn hành, 1998. 

                                                             
1 Ðể trong ngoặc [ ] là phụ chú của tác giả. 
2 Kinh Đại Thừa Lăng Già, bản dịch của Thích Chơn Thiện và Trần Tuấn Mẫn, Nxb TP Hồ Chí Minh, 1998, tr.305. 



118 
 

Phần đọc: Phần II, chương I; phần III, chương II và phần IV, chương I 

& II. 

-oOo- 

Câu hỏi hướng dẫn ôn tập 

1) Bốn đại là gì? 

2) Trình bày mối quan hệ giữa Sáu đại và mười tám giới. 

3- Uẩn, xứ và giới khác nhau như thế nào? 

 

 

Học liệu 

1. Thích Thiện Hoa: Phật học phổ thông. Thành hội PG TP HCM, TP 

Hồ Chí Minh, 1990. 

2. Thích Chơn Thiện: Phật học khái luận. Viện Nghiên cứu Phật học 

Việt Nam, TP Hồ Chí Minh, 1990. 

3. Narada, Phạm Kim Khánh dịch: Ðức Phật và Phật pháp. Thành hội 

Phật giáo Tp HCM, TP Hồ Chí Minh, 1994. 

4. Thích Tâm Thiện: Tìm hiểu nhân sinh quan Phật giáo. Thành hội 

PG TP HCM, TP Hồ Chí Minh, 1995. 

5. H.W.Schumann, Trần Phương Lan dịch: Ðức Phật lịch sử. Viện 

Nghiên cứu Phật học Việt Nam, TP Hồ Chí Minh, 1997. 

6. Kimura Taiken, Thích Quảng Độ dịch: Nguyên thủy Phật giáo tư 

tưởng luận. Tôn giáo, Hà Nội, 2012. 

7. Kimura Taiken, Thích Quảng Độ dịch: Tiểu thừa Phật giáo tư tưởng 

luận. Tôn giáo, Hà Nội, 2012. 

8. Kimura Taiken, Thích Quảng Độ dịch: Đại thừa Phật giáo tư tưởng 

luận. Tôn giáo, Hà Nội, 2012. 



119 
 

 

 


